
9 

PRESENTACIÓN

Presentación

Fernanda Ocampo

Los trabajos que aquí presentamos se desarrollaron en el marco del Progra-
ma de Investigación “Naturaleza humana e individuo en el pensamiento anti-
guo y medieval”, radicado en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universi-
dad Católica Argentina (UCA), bajo la dirección de la Dra. Fernanda Ocampo, 
quien también actúa como compiladora del presente volumen. Dicho Progra-
ma se centra en el estudio acerca del problema del hombre y su esencia, cuya 
historia doctrinal en Occidente hunde sus raíces en el pensamiento antiguo, y 
avanza en la Edad Media a través de distintas formulaciones que, en el caso de 
autores cristianos, buscan armonizar la herencia filosófica pagana con las ver-
dades derivadas de la fe. En este sentido, en el corazón del planteo antropológi-
co en su origen, se encuentra la pregunta acerca de cuáles son las dimensiones 
integrantes del ser humano en su estructura ontológica, y cuáles son los diver-
sos “poderes”, “facultades” que tienen un rol determinante en la constitución de 
lo propio y distintivo del hombre. Entre dichos “poderes”, ya descuella, desde 
los griegos y en adelante –a través de diversas reelaboraciones–, la “dimensión 
intelectiva” en el hombre, como el “lugar” donde se asienta y despliega su forma 
más alta y noble de existencia, aquella que lo emparenta con la vida propia de lo 
divino. En esa línea temática –y sin pretensión de exhaustividad o de elabora-
ción integradora y conclusiva– presentamos los siguientes trabajos que, en sus 
respectivos niveles de desarrollo según cada investigador, analizan en diversos 
autores, desde diferentes perspectivas y variados focos de interés (i.e., antropo-
lógico, gnoseológico, teológico), esa dimensión distintiva que coloca al hombre 
en relación de parentesco con Dios.           

El primer capítulo, de Julián Ignacio López, aborda la visión del ser huma-
no de Agustín de Hipona, a la luz del De trinitate y otros textos centrales. A 
partir del estudio de la importancia y complementariedad de las nociones de 
mens y amor, el trabajo explora de qué manera estos conceptos convergen y se 
integran. Así, el autor inicia su reflexión  analizando  la naturaleza y la estruc-
tura de la mens, señalando que la misma constituye la parte más sublime del 
hombre, a saber: aquella en donde se encuentra la imagen trinitaria de Dios. 
En esto, el autor moviliza el concepto de “circumincesión” (perijóresis) –refe-
rido al modo de relacionarse las personas divinas entre sí–, para iluminar la 
estructura trinitaria de la mens: así, los diferentes elementos que la constitu-
yen, i.e., memoria, intelligentia, voluntas (amor), aunque son diversos entre sí, 
se encuentran en una profunda relación de interpenetración, hallándose cada 
uno presente en los otros, y constituyendo –sin distinciones jerárquicas– no 
algo “añadido” (accidental) a la mens, sino una idéntica substancia. No obs-
tante, en numerosos textos, Agustín parece afirmar la primacía del amor en 
su caracterización del ser humano, señalando que el hombre “es” lo que “ama”. 
En este sentido, López observa que, perteneciendo el amor a la estructura de 



10 

PRESENTACIÓN

la mens, no se advierte cómo es posible sostener su preeminencia –siendo 
que, para Agustín, los elementos de la tríada son idénticos en dignidad onto-
lógica–. La respuesta interpretativa del autor (que implica salvaguardar am-
bas tesis), se sustenta en dos puntos clave: por un lado, en el carácter dinámico 
del amor, que mueve a la propia mens hacia su propio perfeccionamiento, y 
por el otro, en el carácter integrador del amor, que produce la unión entre las 
diversas facultades de la mens, enlazando a todas ellas en una dinámica de 
recíproca entrega y recepción (así como sucede entre las Personas divinas).          

En el segundo trabajo, Diego J. Bacigalupe se ocupa de la doctrina del 
“intelecto agente” en Tomás de Aquino, poniendo de manifiesto los elemen-
tos clave que definen la especificidad del modo de ser y operar de tal intellec-
tus (en confrontación con el del intelecto posible). El autor busca señalar el 
papel central que posee dicha virtus, participada de Dios en cuanto impres-
sio veritatis primae, en el despliegue operativo de la persona en su ascenso 
hacia su propia perfección. Así, en su análisis interpretativo, Bacigalupe se 
distancia de dos opiniones extremas en relación con la doctrina tomasia-
na, a saber: por un lado, aquella que reduce el intelecto agente a tan sólo 
una “dimensión” del paciente (no admitiendo más que una única potencia 
intelectual), y por el otro, aquella que identifica el intelecto agente con el 
acto de ser (esse ut actus) del sujeto personal. Aunque Bacigalupe descarta 
la primera posición y manifiesta tener mayor cercanía con la segunda, su 
hipótesis es que la lectura más afín a los textos y al sentir de Tomás es la que 
ubica al intelecto agente como un acto permanente in esse intelligibili, perte-
neciente al ámbito de los hábitos operativos. Con todo, el intelecto, aunque 
“materialmente” constituye un esse accidentale in actu y así no puede quedar 
identificado con el acto de ser personal del hombre, participa del esse ut 
actus entitativo, en la medida en que “formalmente” constituye un princi-
pio en sí “invariable” (i.e., un esse intelligibile ut actus), gracias al cual las 
especies o formas (por las que el intelecto posible conoce actualmente) son 
hechas inteligibles en acto. La importante distinción entre esse naturae, esse 
intentionale y esse intelligibile, completa las apreciaciones del autor acerca de 
la naturaleza y la función del intelecto agente en el hombre.

En el tercer trabajo, Fernanda Ocampo aborda la cuestión del intelecto 
agente –novedosamente identificado con el abditum mentis agustiniano– en 
el pensamiento del dominico alemán Dietrich de Freiberg. Aportando su 
propia interpretación, precisando algunas ideas y distanciándose en algunos 
puntos de algunas lecturas, la autora propone, desde la perspectiva e inte-
rés de la antropología filosófica, una presentación sistemática de la doctrina 
del intelecto agente en Dietrich, a través de una caracterización de los rasgos 
esenciales que lo definen, y de su modo peculiar de “proceder” y “retornar” a 
Dios. La exposición de Ocampo parte del análisis del De visione beatifica (con 
recurso a otros textos centrales), en donde el alemán vehiculiza una determi-
nada concepción del ser humano según la cual sólo lo más perfecto que Dios 
ha plantado en su naturaleza, i.e., el intelecto agente, es capaz de alcanzar para 
el hombre “completo” la eterna beatitud. La autora subraya en este sentido, 



11 

PRESENTACIÓN

la concepción cosmológico-ontológica neoplatónica, inspirada de Proclo y 
Dionisio Areopagita, como marco conceptual a partir del cual el dominico 
concibe al intelecto agente como “fuerza de tracción” del hombre hacia Dios. 
Cuatro son las tesis de Dietrich sobre las que recae el análisis, a saber: 1) que 
el intelecto agente es substantia (en el sentido del subsistere y no del substare), 
esto es, “intelecto en acto por esencia”, 2) que constituye la “imagen divina” 
en el hombre según la naturaleza del “espíritu”, siendo una substancia una per 
essentiam y trina in respectibus originis (según las trinidades agustinianas de 
mens, notitia y amor, y de memoria, intelligentia y voluntas), 3) que es esen-
cialmente “capaz de Dios” (capax Dei) por su intelección, y 4) que “se convier-
te” (conversus est) perfectamente a Él por su esencia. Mediante un examen del 
modo peculiar por el cual el intellectus agens “procede” de Dios (y “retorna” a 
Él), tanto desde el punto de vista de la “causa formal” como desde el punto de 
vista de la “causa eficiente”, Ocampo subraya el carácter de “referencialidad a 
Dios” como constitutivo de la misma “substancia” de la mens.                          

Finalmente, Enrique Mayocchi aborda en el último texto algunos aspectos 
de la doctrina gnoseológica de Juan Duns Escoto, con foco en el análisis del 
intelecto humano y su poder causal, en contraste con el modo de intelección 
del intelecto divino. Luego de presentar la caracterización escotista del intelecto 
in communi como una potencia “irracional”, el autor considera la intelección 
propia del intelecto humano: ésta procedería de la “conjunción esencial” de dos 
causas eficientes parciales y de diversa naturaleza, a saber, el intelecto y su obje-
to. En este sentido, según Escoto, siendo el primero causa principal, ambos son 
necesarios para conseguir el efecto común (i.e., la intelección), existiendo entre 
estas dos causalidades una “unidad de orden” de acuerdo con la cual el obje-
to –que tiene un esse obiective que remite a la cosa conocida– se hace presente 
intencionalmente al intelecto. Por otro lado, en lo que refiere al conocimiento 
divino de las posibles creaturas, el autor remarca que su diferencia principal con 
la intelección humana, radica para Escoto en la “anterioridad” de la producción 
divina de los inteligibles en el “ser inteligible”. En relación con esto, el doctor 
sutil moviliza la noción de ens deminutum para explicar el estatus de la creatura 
según su esse intelligibile en el intelecto divino: en efecto, en la idea divina la cosa 
posee el estatus de ens deminutum, y no de ens simpliciter (que refiere al ente real 
existente fuera de sus causas). No obstante, advierte el autor, no debe pensarse 
que el esse intelligibile de la posible creatura sea la expresión de una “existencia 
intermedia” entre lo real y lo mental, como si gozara de algún tipo de “existencia 
actual”: pues la noción de ens deminutum no implica la noción de ens sino en 
su ratio quiditativa, y si se extiende a todo aquello que no es “nada”, lo hace en 
el sentido de que expresa un “contenido inteligible mínimo” (compatible con la 
existencia actual). En todo caso, argumenta Mayocchi, mientras en el conoci-
miento humano es el objeto lo que mide el acto cognoscitivo, en el conocimien-
to divino es el acto cognoscitivo lo que mide el objeto. 

Esperamos que el lector encuentre en estas páginas –a partir de las intuicio-
nes e ideas desarrolladas por los autores aquí estudiados– un motivo de interés 
y reflexión en torno a la dimensión intelectiva de la naturaleza humana.




