ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

Algunos aspectos sobre el intelecto humano y
divino desde la perspectiva de Juan Duns Escoto

Enrique Santiago Mayocchi
Introduccion

El problema del conocimiento es un topico filoséfico que atraviesa toda
la historia de la disciplina, por ser —de alguna manera- propedéutico para
el desarrollo de otras cuestiones. En este sentido, el posicionamiento de un
pensador en torno a la gnoseologia es el fundamento de muchas conclu-
siones en relacion con la antropologia, la ética, la filosofia social, incluso
con la metafisica. Juan Duns Escoto (c.1265-1308) no es la excepcion. Por
el contrario, una de sus grandes preocupaciones fue, justamente, definir,
delimitar y explicar tanto el conocimiento como su principio: el intelecto
en cuanto facultad cognoscitiva. Y este interés no recae solamente respecto
del ser humano, sino también de su creador, de quien proceden todas las
creaturas, que han sido primero concebidas en su mente.

A continuacién, abordaremos algunos aspectos de la teoria gnoseologica
del Doctor Sutil. En un primer apartado recuperaremos la peculiar inter-
pretacion que formula Escoto a partir de la teoria aristotélica de las poten-
cias racionales e irracionales. Esto nos permitird determinar el modo espe-
cifico de causalidad que posee todo intelecto. Luego, buscaremos explicar
como se realiza el acto de inteleccion actual en el ser humano, mediante la
cooperacion de dos causalidades, la del intelecto y la del objeto. A juicio de
Escoto, lo que sabemos de Dios lo podemos conocer a partir de las creatu-
ras, el conocimiento humano permitird obtener los elementos teéricos que
necesitamos para poder abordar el conocimiento divino. Por ello, en el ul-
timo apartado elaboraremos una interpretacion acerca de cémo el intelecto
divino conoce las posibles creaturas, en concreto, qué significa que ellas
sean producidas en su mente segtn un ser inteligible y qué diferencias hay
con la inteleccién creada.

1. El intelecto in communi como una potencia ‘irracional’

En este apartado trataremos algunas caracteristicas de lo que Escoto
entiende como fundamental a todo intelecto. Es por ello que, en diversas
ocasiones, habla del intelecto in communi, para significar que esas propieda-
des se le pueden asignar al intelecto per se, independientemente del sujeto
en el que se encuentre.

Para comenzar, debemos destacar que Escoto se aleja de la idea, comun-
mente aceptada en su época, segun la cual las potencias se distinguen por
sus objetos, ya que “no se define la potencia activa en relacién con su térmi-

108



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

no (principiatum) y, por lo tanto, éste no entra en su definicién.”! Aunque no
niegue que esto suceda, lo que diferencia (praecise) a cada potencia activa es
el modo en que elicitan sus actos, ya que son agentes de un acto segundo vy,
de acuerdo a cémo se realice ese dinamismo, se obtendran las distintas es-
pecies de principios activos. En Quaestiones Metaphysicorum 1X.15 aborda
detenidamente la distincion aristotélica entre potencias racionales e irra-
cionales, preguntandose si esta division es conveniente y desarrollando su
propia interpretacion, en la cual parece buscar mantenerse fiel al Estagirita.

Luego de describir los principios activos, Aristoteles afirma que “las [po-
tencias] racionales, todas pueden producir ellas mismas los efectos contra-
rios, pero las irracionales se limitan a uno.”* La distincidn entre las potencias
corresponde al modo de actuar, las racionales son ad opposita y las irracio-
nales ad unum. El ejemplo que propone para las segundas es lo que calienta
-0 mejor, el calor en cuanto es el principio quo-, puesto que siempre eleva la
temperatura de otro y nunca podria enfriarlo. Para las potencias racionales,
el Estagirita pone como ejemplo a la medicina porque en cuanto ciencia
puede danar y curar. Sin embargo, aclara a continuacion, “puesto que los
contrarios no se generan en lo mismo, y la ciencia es potencia por tener el
concepto, y el alma tiene un principio de movimiento, lo sano s6lo produce
salud, y lo que puede calentar, calor, y lo que puede enfriar, frio; pero el que
tiene ciencia, ambas cosas [contrarias, i. e. dafiar y curar]™, por lo tanto, la
potencia racional no pertenece a la medicina sino al médico.

Otro pasaje al que frecuentemente hace referencia Escoto dice que “unas
cosas pueden mover racionalmente y sus potencias son racionales, mientras
que otras son irracionales e irracionales también sus potencias, y aquéllas
estan necesariamente en un ser animado; mientras que éstas pueden estar
en uno animado o en uno inanimado, estas ultimas potencias, cuando el
agente y el paciente se aproximan en las condiciones requeridas por ellas,
hacen o padecen necesariamente, mientras que aquéllas no necesariamen-
te”* Del texto surgen dos caracterizaciones nuevas para las potencias, con-
forme al sujeto en el que se encuentran y al modo en que se activan. Por un
lado, las potencias irracionales se pueden encontrar tanto en los seres con
alma como en los inanimados y bajo ciertas condiciones actiian con necesi-
dad. Por otro lado, las potencias racionales, s6lo se encuentran en los seres
animados y su actuacién no depende de factores externos.

Ahora bien, en Fisica II propone una nueva distincién de las potencias
activas, puesto que “algunas cosas suceden para algo, otras no. Y, entre las
primeras, algunas por eleccidn, otras no, aunque ambas pertenecen a lo que
sucede para algo. Es claro, entonces, que entre las cosas que no suceden ne-

1 Ioannis Duns Scotus, Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri VI-IX
(New York: Franciscan Institute Publications, 1997), 549-550. Todas las traducciones de la
obra de Escoto son nuestras.

2 Aristoteles, Metafisica (Madrid: Gredos, 1970), 39.

3 Aristoteles, Metafisica, 40.

4 Aristoteles, Metafisica, 48-49.

109



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

cesariamente ni en la mayoria de los casos hay algunas que pueden ser para
algo. Es “para algo” cuanto pueda ser hecho como efecto del pensamiento o
de la naturaleza La diferencia entre la suerte y la causalidad radica en que
esta tltima implica una intencionalidad, aunque no elegida, y asi ‘inteligen-
cia'y ‘naturaleza’ son dos potencias activas intencionales. Lo que distingue a
la intencionalidad que pertenece a la inteligencia es la eleccion, mpoaipeatg,
elemento clave en su definicion de actos ‘elegidos.

Duns Escoto interpreta ambas caracterizaciones aristotélicas como una
sola doctrina que identifica ‘potencia irracional’ con ‘naturaleza’ y ‘potencia
racional’ con ‘inteligencia, aunque esta tltima “no debe entenderse en cuan-
to se distingue de la voluntad sino en cuanto concurre con ella” ya que “el
Filosofo ha hablado poco de la voluntad en cuanto se distingue del intelecto,
pero [ha hablado] generalmente uniendo al intelecto y la voluntad bajo la
razon de principios activos.”® Segun su lectura, en la eleccion se descubre la
voluntad, que actuando con el intelecto es la tnica ‘potencia racional” por-
que es ella la que puede elicitar acciones contrarias, como odiar y amar. En
efecto, el Estagirita sostiene que la ciencia puede producir contrarios, pero
necesita de un principio determinante porque de lo contrario las potencias
irracionales “producirdn al mismo tiempo efectos contrarios; pero esto es
imposible. Por tanto, necesariamente habra otra cosa que sea la que decida;
por ejemplo, el deseo (6pekiq) o la eleccidn previa (mpoaipeoig).””

De esta manera, el Doctor Sutil propone la divisiéon de potencias acti-
vas en ‘naturaleza’ y ‘voluntad, segtn los diferentes modos de causar que
encuentra en los textos aristotélicos: necesariamente y ad unum segun el
modo naturaleza, y no necesariamente y ad opposita segun el modo volun-
tad. Ahora bien, ;por qué el intelecto es capaz de los opuestos pero no es
una potencia racional? La respuesta a esta pregunta es clave para encontrar
la originalidad de la hermenéutica que Escoto elabora sobre los textos aris-
totélicos,® porque la apertura a los contrarios puede entenderse respecto de
los efectos o respecto de las acciones: “se entiende por potencia activa hacia
efectos opuestos, ya sean contrarios o contradictorios, cuando permane-
ciendo ella sin cambios en su naturaleza, tiene un primer término bajo el
cual ambos opuestos pueden igualmente darse. Por otro lado, se dice [po-
tencia activa] hacia acciones opuestas aquella que, permaneciendo inaltera-
da, es suficiente para elicitar tales acciones [opuestas]”® El intelecto es una
potencia activa abierta a efectos contrarios, pero no respecto de acciones

5 Aristoteles, Fisica (Madrid: Gredos, 1995), 151.

6 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, dd. 1-2 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1950),
332.

7 Aristoteles, Metafisica, 49.

8 De todas maneras, se debe tener en cuenta la probable influencia de Enrique de Gante en
esta posicion adoptada por Escoto; cfr. Tobias Hoffmann, “The distinction between nature
and will in Duns Scotus,” Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 66 (1999):
196-198.

9 loannis Duns Scotus, Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri VI-IX,
677.

110



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

contrarias. La inteleccidon siempre versara sobre los objetos de conocimien-
to que se posean, es decir, en la medida que no haya un impedimento se
realizara necesariamente. Sin embargo, son diversos los efectos que ese co-
nocimiento actual puede producir. Volviendo al ejemplo del médico, pro-
puesto por el Estagirita, el conocimiento adquirido del arte de la medicina
es uno solo. Pero, su aplicacion puede conducir a efectos opuestos, dafar o
curar, de acuerdo a la disposicion del paciente, quien recibe el tratamiento
propuesto por el médico.

La division de las potencias activas, segiin Escoto, corresponde al modo
de actuar con el que estan configuradas, “esa manera de elicitar sus opera-
ciones propias se da conforme a dos géneros. Pues, o bien la potencia esta
por si misma determinada a obrar, de tal modo que, por si misma no puede
dejar de obrar en la medida en que no sea impedida por un factor extrinse-
co. O bien, no se encuentra determinada por si misma, sino que puede rea-
lizar un acto u otro, obrar o no hacerlo. La primera potencia generalmente
se llama ‘naturaleza, la segunda se dice ‘voluntad”'® De aqui se desprende
que los principios activos se diferencien conforme al sujeto quod en dos
modalidades, a saber, ‘naturaleza’ y ‘voluntad.

Antes de finalizar este apartado, queremos resaltar una caracteristica pe-
culiar del pensamiento de Duns Escoto en torno a la actividad de las po-
tencias activas: “causar es una perfeccion pura (simpliciter perfectionis)”!!
Para el Doctor Sutil, el estudio de la metafisica es el conocimiento del ser
y sus trascendentales, es decir, aquellas caracteristicas que le son propias
y por tanto previas a la division en los diez géneros supremos, aunque no
todos los trascendentales se encuentren en cada ente particular. Escoto di-
ferencia tres grandes grupos: los ‘coextensivos, las propiedades ‘disyuntivas’
y las ‘perfecciones puras. El primer grupo responde a los atributos que en-
contramos en todo ente, como unum y bonum. Los ‘disyuntos’ son aquellas
propiedades que se dicen en par, de tal manera que cada ente posee una de
ellas y entre las dos dividen todo el ser, como infinito-finito y actual-poten-
cial. Ambos grupos pertenecen a todo ente, lo que no sucede en el tercero.

La idea de ‘perfecciones puras’ la toma de Anselmo, cuando en el Mo-
nologion se pregunta qué se puede decir y qué no de la esencia divina subs-
tancialmente, buscando aquellos predicados que le son absolutos, es decir,
no relativos a las creaturas, y concluye que es una perfeccion divina “toda
aquella que de manera absoluta es mejor ser o tener, que no ser o no tener.”*?
Si bien todos estos atributos pueden ser predicados de la esencia divina de
modo absoluto, no quita que ellos se puedan encontrar, de otro modo, en
algunos de los seres creados, como la sabiduria, que puede ser poseida por
el ser humano, aunque limitadamente. Esto tltimo es lo que le interesa a

10 Ioannis Duns Scotus, Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri VI-IX,
680-681.

11 Ioannis Duns Scotus, Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri I-V
(New York: Franciscan Institute Publications, 1997), 262.

12 Anselmi Cantuariensis, Monologion (Sttutgart: Fromman Verlag, 1968), 28.

111



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

Escoto para incluir a las perfecciones puras como trascendentales.Aunque
no se encuentren en todos los entes, son indiferentes a la disyuncion funda-
mental infinito-finito y por tal motivo son caracteristicas del ser en cuanto
tal, aunque por la naturaleza especifica de un ente no se las pueda tener, del
mismo modo que un perro no puede tener sabiduria.

En Quaestiones Quodlibetales 5.2 #31, Escoto se detiene a considerar la
definicién anselmiana de las perfecciones puras y las interpreta como aque-
llas que no implican imitacion, al tiempo que detalla dos precisiones que
a su juicio deben hacerse para comprenderlas correctamente. En primer
lugar, cuando se dice non ipsum, no hay que entenderlo como la ausencia
o simple negacion de tal propiedad, sino como que es mejor su posesion
frente a otra que sea incompatible con ella. Por otro lado, cuando se refiere
a in quocumque, debe tomarse por el supdsito y no por la naturaleza, por-
que la naturaleza ‘animal’ puede ser compatible con la propiedad ‘racional’
pero no lo es en todo supdsito. Para un perro no es una perfeccion pura la
racionalidad, porque destruiria su naturaleza, pero para el ser humano si lo
es porque para ese supodsito es mejor poseerla que no poseerla.”” Como toda
perfeccion pura es un atributo anterior a la division del ser en infinito-fini-
to, se concluye que, tomadas en si mismas, son atributos que no implican
limitacién y por ello se encuentran de modo ilimitado en la esencia divina,
aunque nuestro conocimiento de ellas se tome desde la experiencia.'* La ac-
tividad causal es una perfeccion pura que se manifiesta en la produccion de
los posibles por el intelecto divino y en la creacion de aquellos que elige la
voluntad divina, pero también experimentamos ese dinamismo en el mun-
do fisico y en nosotros mismos, aunque esto no suceda en todos los entes.
Se puede concluir de este breve excursus, que no hay una superioridad entre
el causar por ‘naturaleza’ y el causar ‘libre] puesto que ambas son modalida-
des de la misma perfeccién pura.'®

2. Caracteristicas del intelecto humano y su acto propio

En los argumentos mas importantes de Duns Escoto, es frecuente en-
contrar la referencia a diferentes modos en que distintos agentes actiian
para conseguir un efecto. El mismo reconoce que es un tema importante,
aunque no sea mas que una ‘herramienta’ para enfrentar las soluciones ade-
cuadas a los problemas que considera. Ejemplo de esto puede ser la concu-
rrencia de intelecto y voluntad en los actos humanos o incluso la relaciéon
entre cuerpo y alma. En el apartado anterior hemos establecido el modo

13 Cfr. Josef Seifert, “A vontade como perfeicido pura e a nova concep¢io nao-eudemonisti-
ca do amor segundo Duns Scotus,” Veritas 50/3 (2005): 56-57.

14 Es interesante hacer notar que Escoto no afirma un ser univoco para Creador y creatu-
ras, sino que es el concepto, o mejor, la ratio de una perfeccion, la que se abstrae de manera
univoca.

15 No hay superioridad de naturaleza ni de perfeccion, pero puede haber prioridad de
origen.

112



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

genérico de actuar de todo intelecto, segtin el modo que Escoto llama ‘natu-
raleza’ Esto quiere decir que todo intelecto elicita su accién necesariamente
y segun todo su poder. Sin embargo, cuando volvemos la mirada sobre el
intelecto creado, observamos que todo acto de inteleccion es intencional, se
refiere a un objeto determinado. Para dar cuenta de esta evidencia, se debe
comprender el modo especifico en que concurren intelecto y objeto. En este
apartado analizaremos el modo de concurrencia causal que le asigna Escoto
al intelecto creado. Ademas, propondremos una nueva mirada de éste desde
la unitas ordinis, por la que ambos agentes producen la inteleccion.

Cuando intervienen al menos dos causas para conseguir un efecto co-
mun, Duns Escoto considera que dicha concurrencia puede darse segin un
orden esencial o accidental entre ellas. En varios lugares de su obra clarifica
las diferencias entre ambos 6rdenes de concurrencia causal conforme a tres
caracteristicas, en cuanto a las causas esencialmente ordenadas: (a) tienen
una dependencia mutua para causar el efecto, de tal manera que una pue-
de obrar mas que lo propio por virtud de otra, (b) cada una contiene una
ratio especifica para obrar, que se relacionan respecto del efecto en unidad
de orden, y (c) deben darse de manera simultanea para conseguir el efecto
ya que la intervencion de cada una es necesaria. Por otro lado, las causas
accidentalmente ordenadas: (2’) una sola es suficiente para causar el efecto,
(b)) todas las que intervienen poseen una unica ratio en su causalidad, (c’)
cada una tiene perfecta causalidad sin la otra, por lo que no se requiere su
simultaneidad. Para los fines de nuestro estudio dejaremos de lado las cau-
sas accidentalmente ordenadas, puesto que, como se vera, la inteleccion es
un efecto de causas esencialmente ordenadas.

En muchos pasajes diferentes Escoto ensefia que hay dos modos gene-
rales en que pueden encontrarse las causas esencialmente ordenadas. En el
siguiente pasaje de la Lectura, donde explica las diferencias de cada uno:
“[a] la causa superior mueve a la inferior, y la inferior no tiene la causa-
lidad respecto del efecto a producir sino por la causa superior, de modo
que no mueve sino porque es movida por la causa superior (...); [b] una es
mas perfecta en el causar que la otra, que es imperfecta, pero la perfecta no
otorga la causalidad a la causa imperfecta para actuar (...), por lo que una
no es causa de la causalidad de la otra, sino solo es mas perfecta y la otra
imperfecta”!®

En ambos casos tenemos dos causas que producen un efecto comun,
pero la diferencia radica en el modo de relacion que tienen las causas entre
si. En este sentido, Guzman Manzano denomina el modo [a] como ‘orden
esencial de subordinacién’ y el [b] ‘conjuncién de causas en orden esen-
cial’'” Siguiendo con el objetivo de explicar la inteleccion humana, dejamos

16 Ioannis Duns Scotus, Lectura in Sententiarum Prol., I dd. 1-7 (Vaticano: Typis Polyglot-
tis Vaticanis, 1960), 367.
17 Cfr. Ignacio Guzman Manzano, “El principio de causalidad parcial en Escoto,” Antonia-
num 65 (1990): 298-299.

113



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

ahora de lado el caso de subordinacion esencial, ya que el acto intelectivo es
un caso de conjuncion esencial de dos causas. A continuacion desarrollare-
mos el modo [b], que consiste en la conjuncion esencial de causas. Recorde-
mos lo expresado arriba: la diferencia especifica consiste en que una causa
es mas perfecta que la otra respecto de la actividad que ejerce. Ademas, la
causa imperfecta no recibe su causalidad de la superior, y por ello no hay
subordinacién. También sabemos ya, que son causas parciales, puesto que
se requiere de ambas actuando simultaneamente para conseguir el efecto
comun.

En Ordinatio 1.3 el Doctor Sutil agrega que, “no se encuentra toda la
causalidad de modo eminente en la causa mas perfecta, sino que la causa
imperfecta algo agrega, de tal manera que el efecto puede ser mas perfecto
por [ser producido por] ambas causas que s6lo por la mas perfecta”® Esta
afirmacion muestra, nuevamente, un aspecto original del pensamiento es-
cotista sobre la causalidad. Es decir, sin negar que ‘el efecto no puede ser
superior a la causa’ (ya que ambas actiian como una causa total) afirma que
si puede serlo tomando su relaciéon con las causas de modo separado, por
eso aclara que tampoco se encuentra eminentemente en la mas perfecta.
De esta manera se puede hablar propiamente de ‘conjuncioén, ya que cada
agente actia conforme a su propia naturaleza, como principio activo, en
cuanto se da la debida approximatio entre ellas, idea que ya aparecio en la
causalidad instrumental.

Para Guzman Manzano seria preciso “hablar de un conjuntarse ‘extrin-
seco de una eficiencia con la otra (...), [y] como quiera que ninguna de las
eficiencias en cuestion exija de si la conjuncion, si se conjuntan es debido
al azar o al fortuito”" Esta ultima afirmacion nos parece incorrecta si se la
aplica de modo general, ya que para Escoto los principios activos son dos,
y uno de ellos se autodetermina pudiendo por si mismo conjuntarse o con-
juntar agentes activos del modo «naturaleza». Esto es importante, porque la
aplicacion de esta modalidad de orden entre causas es efectuada en muchos
casos donde interviene la voluntad como causa parcial, a saber, en el caso
del acto voluntario (Lectura y Reportatio 11.25) o en la relacién de Dios con
las voluntades creadas (Lectura y Ordinatio 11.34-37.5).

El ejemplo usado para ilustrar este modo [b], es el del padre y la madre
en la generacion de la prole. Siguiendo a Galeno, sostiene que la madre par-
ticipa activamente en la formacién del feto al igual que el padre, aunque
lo hacen segtn una causalidad diferente conforme a la naturaleza de cada
uno. El caso elegido es realmente confuso porque ambos agentes eficientes
son de la misma especie, por tanto, sostener que uno es mds perfecto que
el otro podria justificarse por no poseer otro vocabulario para expresar la
diferencia real entre ambas causalidades de la misma especie. En todo caso
la idea es clara, la conjuncidn de causas en un orden esencial se diferencia

18 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1954), 294.
19 Guzman Manzano, “El principio de causalidad .., 302.

114



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

del modo [a] porque, si bien hay una causa superior y otro inferior, cada
una actua en su linea causal propia sin incidir en la causalidad de la otra; sin
embargo, esa independencia no debe confundirse con un orden accidental
de causas, ya que la conjuncion requiere, como todo orden esencial, simul-
taneidad y diferente naturaleza. Respecto a la caracteristica (a) del orden
esencial, ‘dependencia mutua;, se debe aclarar que existe respecto del efecto,
puesto que se requiere per se de ambas para su produccion.

En Lectura 1.3 aplica este tipo de orden esencial al acto de inteleccién,
“asi [segin conjuncidn esencial] el alma, o algo de ella, y el objeto concu-
rren para elicitar el acto: pues sélo el alma no es suficiente sin el objeto para
elicitar el acto, como se ha probado; pero tampoco [es suficiente] el objeto
s6lo, como [también] se ha probado; por lo tanto se requiere de ambos.”*
Partiendo de lo mds general, el Doctor Sutil sostiene que el intelecto hu-
mano posee conocimiento intuitivo y abstractivo. Por el primero se capta
la existencia actual del objeto, el segundo, en cambio, abstrae la existen-
cia actual pudiendo conocer también lo no existente ahora. La justificacion
del conocer intuitivo, segtin lo plantea Escoto, se fundamenta en la vision
beatifica que poseen los bienaventurados, como conocimiento intelectual y
directo de la esencia divina. Por otro lado, el conocimiento abstractivo es el
que usamos con mas frecuencia, pero necesita de la especie inteligible “en
que la cosa tiene ser cognoscible, o como en causa que la contiene virtual-
mente en cuanto cognoscible, o como en efecto, esto es, como en especie o
similitud que contiene representativamente la cosa cuya similitud es™'

Conforme a lo que nos interesa en este trabajo, podemos decir que am-
bos modos de conocer entran en el analisis, puesto que el objeto es causa
—junto con el intelecto- del acto de inteleccion, ya sea mediante una especie
inteligible o por si mismo. Sin embargo, aunque en algunos pasajes parece
admitir que es posible un conocimiento intuitivo pro statu isto, es un tema
de discusion que no esta resuelto por lo que nos atendremos solamente a la
consideracion del conocimiento mediante especies.

El conocimiento abstractivo tiene dos momentos diferenciados de acuer-
do a dos producciones, cada una con sus causas y efectos. Un primer pro-
ceso es el de abstraccion, en el que fantasma e intelecto agente causan por
conjuncion la especie inteligible, y asi la natura communis de suyo indife-
rente a individuacidn o universalizacion, permite la produccién del univer-
sal. “[N]o se da des-materializacion ni des-individuacién. Lo que si se da, es
verdadera universalizacion, ya que la naturaleza comun representada en el
fantasma esta dotada solo de indiferencia y por la accién del entendimiento
agente se produce una nueva forma, la especie inteligible, totalmente uni-
versal o universal en acto”* El segundo momento corresponde al acto de

20 Ioannis Duns Scotus, Lectura in Sententiarum Prol., I dd. 1-7, 368.

21 Ioannis Duns Scotus, Cuestiones Cuodlibetales (Madrid: BAC, 1968), 458.

22 Antonio Pérez-Estévez, “Entendimiento agente y abstraccion en Duns Escoto,” Revista
espariola de filosofia medieval 9 (2002): 139.

115



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

inteleccion. La distincion entre ambos procesos —abstraccion e inteleccion-
le permite a Escoto explicar la diferencia entre el conocimiento habitual y el
conocimiento actual.” Una vez producida la especie, queda en la memoria
intelectual un conocimiento habitual, por el que sabemos algo, aunque no
nos encontremos actualmente pensando en ello. La actividad propia de in-
telecto y objeto, representado en la especie, hace posible un conocimiento
actual, es decir, la inteleccion de algo previamente conocido.

En Ordinatio 1.3.3.2, Escoto revisa con cierto detalle seis teorias gnoseo-
légicas, entre las que se destacan las propuestas de Pedro Olivi y Godofredo
de Fontaines como extremos opuestos. El primero,“atribuye al alma misma
toda la actividad respecto de la inteleccion™* y el objeto cumple un rol de
conditio sine qua non, pero sin eficiencia alguna. Esta posicion es deficiente,
por un lado, porque si el objeto es condicién necesaria, corresponderia a
un tipo de ‘quinta’ causa que no actue per se en funcion del efecto; por otro
lado, si el alma fuera causa eficiente y sujeto receptor de su actividad, ten-
dria que poseer siempre alguna inteleccion, pero esto no sucede segun lo
percibimos por nuestra propia experiencia.

Tampoco es concluyente la opinién de Godofredo, quien sostiene “que
el alma intelectiva, en cuanto es intelectiva, no tiene ninguna actividad res-
pecto de la inteleccion,”® puesto que de lo contrario se estaria negando el
principio omne quod movetur ab alio movetur. Es por eso que, gracias a la
remocion obrada por el intelecto agente de lo sensible, el objeto mismo por
su presencia en el fantasma mueve al intelecto posible para causar la inte-
leccion. Entre las respuestas que expone Escoto podemos destacar que, si
todo efecto es inferior a su causa, entonces el fantasma seria mas perfecto
que la inteleccidn y asi el intelecto tendria una naturaleza menos noble que
las facultades organicas, lo que no es cierto. Ademas, no se podria explicar
la actividad silogistica del intelecto ni el origen de las intenciones segundas.
Por otro lado, Escoto no tiene problema en negar la aplicacion universal del
principio cinematico.?® Al no poder ser causa total de la inteleccion ni el in-
telecto ni el objeto, se concluye que ambos concurren como causas parciales
respecto de un efecto comun. El Doctor Sutil reconoce que su doctrina no
es aristotélica sino mas bien en la linea de Agustin, aunque ensaya una po-
sible reconciliacion con el Estagirita.

El siguiente paso sera explicar de qué modo concurren ambos agentes.
Evidentemente no pueden ser causas ex aequo, porque entonces bastaria
con una de ellas para causar el efecto, puesto que la otra aportaria solo ‘can-
tidad de eficiencia’ y seria prescindible, lo que ha probado como inapropia-

23 Cfr. Giorgio Pini, “Two models of thinking: Thomas Aquinas and John Duns Scotus
on occurrent thoughts”, en Intentionality, cognition and mental representation in medieval
philosophy, ed. Gyula Klima (New York: Fordham University Press, 2015), 95.

24 Toannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 247.

25 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 256.

26 Cfr. Peter King, “Duns Scotus on the reality of self-change’, en Self-motion from Aristotle
to Newton, eds. Mary L. Gill y James G. Lennox (Princeton: Princeton University Press,
1994), 227-290.

116



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

do en su evaluacion de las teorias precedentes. Pero tampoco concurren
como causas parciales del tipo subordinacion. El intelecto no incide en la
causalidad del objeto, sino que éste es causa de la inteleccion por como esta
dada la constitucion de su propia naturaleza, esto es, un principio activo del
tipo ‘naturaleza. Menos aun el intelecto recibe su causalidad del objeto, por-
que como se dijo antes, tiene una naturaleza mas noble que el objeto y por
tanto no puede actuar como un efecto de aquél. De esta manera concluye
el Doctor Sutil que intelecto y objeto, representado en la especie inteligible,
concurren como causas eficientes parciales del tipo conjuncién, cumplien-
do ademas las tres caracteristicas comunes al orden esencial de causas.

El dltimo paso sera determinar qué causa es mas perfecta y por qué, cues-
tiones a las que le dedica un breve espacio en Ordinatio 1.3.3.3 y también se
pueden encontrar en el texto paralelo de la Lectura. En ambos casos, Duns
Escoto delimita la cuestion aclarando que se indagara sobre el conocimien-
to que podemos tener de manera natural, es decir, sin una intervencion
divina en el estado de viatores y mas especificamente sobre las entidades
naturales, esto es, excluyendo el caso especial de la vision beatifica.?’

Por medio de dos argumentos justifica la superioridad del intelecto sobre
el objeto, por lo que éste es causa principal o perfecta y el objeto es menos
principal o inferior. El segundo argumento afirma que “es causa mas prin-
cipal aquella que, cuando actua, la otra causa coopera y no al revés (...). En
efecto, estd en nuestro poder ‘entender’, ya que ‘entendemos cuando quere-
mos’ (De anima, 1I)"* Teniendo en cuenta que nuestro conocimiento no es
solo habitual sino también actual (intermitente podriamos decir), la causa
principal es la que tiene en su dominio la capacidad de producir un nuevo
acto de inteleccion o de detenerlo. El objeto actiia de manera uniforme, es
decir, siempre produce una intelecciéon determinada por ser principio acti-
vo del modo ‘naturaleza, por lo tanto, no puede ser la causa principal. Pese a
ser una forma del tipo ‘naturaleza, el intelecto es movido por la voluntad, de
manera tal que su actividad —propiamente necesaria- esta regulada por una
causa libre, que explica a su vez la contingencia del conocimiento actual. El
rol de la voluntad es inclinar al intelecto, esto es, aproximarlo a una especie
inteligible para que ambos agentes actuen.”” Este argumento conlleva un
problema que Escoto reconoce, pero deja en suspenso: ;por qué, si ambos
son formas naturales, la voluntad actda sobre el intelecto mas que sobre la
especie?

El otro argumento sostiene la siguiente tesis: “porque cuando de las cau-
sas ordenadas una esta indeterminada a muchos efectos, y es cuasi ilimita-

27 Es evidente que en el caso de la visién beatifica el objeto es mas noble que el intelecto.
28 Toannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 333.

29 Aunque esto no sucede en todos los casos, como hace notar Cross, puesto que intelecto
y objeto pueden activarse automdticamente bajo ciertas circunstancias. Sin embargo, una
vez dado el acto de inteleccidn, la voluntad puede controlar las subsecuentes intelecciones;
cfr. Richard Cross, Duns Scotus’s theory of cognition (Oxford: Oxford University Press,
2014), 134-137.

117



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

da, pero la otra esta determinada por su maxima virtud a un [solo] efecto,
la que es mas ilimitada y universal parece ser mas perfecta y principal.”** En
efecto, el intelecto es una potencia indeterminada, lo que no quiere decir
pura pasividad en el orden de su causalidad sino que, en el lenguaje escotis-
ta, significa capacidad de producir cualquier acto de entendimiento sobre la
realidad material, por ello aclara ‘cuasi ilimitada’ Por tanto, la indetermina-
cion le viene dada por sus efectos y no por su capacidad eficiente, es lo que
llama en otros pasajes un modo de ser en ‘potencia subjetiva’

Ahora bien, a pesar de ser determinado, el objeto no es determinante de
la indeterminacion del intelecto porque, como se afirmo, no hay incidencia
entre las causalidades de ambos, “la causa inferior no determina a la causa
superior ni eficiente ni formalmente en su naturaleza causal, sino que la
determina asi, la causa superior activa indeterminada produce un efecto
determinado con el concurso de la causa inferior determinada.™' Por ello,
el Doctor Sutil pone el acento en considerar al efecto como una realidad
verdaderamente ‘comun;, dénde se unen naturalezas causales diversas.

Ahora bien, pensamos que no se ha puesto suficiente atenciéon sobre un
punto especialmente iluminador para la teoria de Escoto: la nocién de uni-
tas ordinis. A continuacion, la analizaremos a los efectos de comprender el
tipo de concurrencia causal que poseen tanto el intelecto como el objeto
en el acto de inteleccidn actual. En Ordinatio 1.2.2.4 #403 se presentan las
especies de unidad, ordenadas segiin grados de perfeccion y complejidad
de estructura. Si las nombramos de menor a mayor obtenemos: (i) unitas
aggregationis (ii) unitas ordinis (iii) unitas per accidens (iv) unitas compositi
(v) unitas realis (vi) unitas formalis. Este listado es interesante porque nos
indica que la unitas ordinis conlleva algo mas que los agregados, pero es me-
nor a la que poseen los accidentes con la substancia. Su caracteristica es que
no hay solo una yuxtaposicion de los elementos, sino que mantienen entre
ellos una unidad que deriva del ordenamiento respecto de un mismo térmi-
no, propio a todos en cuanto conjunto. En el caso de causas esencialmente
ordenadas este término es el efecto comun, que constituye un unum per se.

Si aplicamos esto a nuestro caso, intelecto y objeto son causas cuyo orden
podemos comprobar desde el acto de inteleccion, es decir, que no forman
un todo por yuxtaposicion sino en virtud del efecto. Ahora bien, como cada
causa se encuentra en funcién no de las otras sino del efecto, y éste depende
esencialmente de ellas, cada una es causa per se del efecto. Esta especie de
unidad hace posible que agentes de naturalezas distintas puedan producir
un mismo efecto, ya que “no es necesario que la causa total, en cuanto abar-
ca todas las causas parciales, tenga una sola naturaleza causal sino en la uni-
dad de orden. Es por ello que cada agente mantiene su propia naturaleza
causal y sin embargo puede producir un mismo efecto, al decir de Escoto,

30 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 333.
31 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 325.
32 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 298.

118



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

como una causa total o integra.

Pero es mas interesante aun considerar la unitas ordinis como de menor
grado al que tienen los accidentes en el sustrato. Teniendo en cuenta que
Duns Escoto define las especies inteligibles y la inteleccién como accidentes
mentales del tipo cualidad, ;como explicar que intelecto (sustrato) y objeto
representado en la especie (accidente) concurran con unidad de orden en
el acto de inteleccion y no con unidad accidental? Para responder esta pre-
gunta debemos traer a colacion la doctrina del esse obiective. En efecto, para
Escoto todo proceso de abstraccion conlleva la producciéon de una especie
inteligible que, como accidente, se encuentra en un sujeto, es decir, tiene
esse subiective. Pero junto con ella hay un atributo intencional que consiste
en que el objeto se hace presente al intelecto en la especie inteligible. En este
sentido, el intelecto tiene esse obiective, es decir siempre es acerca de algo,
tiene un contenido® aunque aquello que pensemos no exista mas. Por lo
tanto, nos parece adecuado entender la unitas ordinis del siguiente modo:
el intelecto concurre con el atributo intencional, por el que el objeto tiene
esse obiective, para la produccion de la inteleccion. Esta ultima es, a su vez,
una cualidad mental con un contenido determinado, que no genera una
nueva forma, sino que consiste en una cualidad-operacion que vuelve sobre
el contenido memorizado en el conocimiento habitual.

La elecciéon de la unidad de orden sobre la unidad accidental se com-
prende también porque las referencias son siempre acerca del «objeto repre-
sentado en la especie» o al «objeto inteligible». Si bien es un tema de debate
actual,* lo recién expresado nos conduce a tomar una posicién sobre el esse
obiective en linea reduccionista, ya que aceptar algun tipo de estatus onto-
légico equivaldria a sostener su inherencia en la inteligencia y por tanto a
afirmar que la inteleccion seria fruto de una unidad accidental.

Guzman Manzano, sin indagar completamente sobre la unidad de or-
den, resume las aportaciones del intelecto y del objeto afirmando que, “la
inteleccidn, efecto que es una forma absoluta en cuanto es de indole espiri-
tual, depende o pende del entendimiento, porque es espiritual. Pero la in-
telecciéon no solo es forma espiritual, sino que es semejanza del objeto en
virtud de la cual podemos conocer el objeto. Pues bien, esta semejanza con
el objeto en cuanto tal no puede provenir del entendimiento, sino que tiene
que provenir del objeto en cuanto concausa.’*

En el estudio que hace Gilson sobre las posiciones fundamentales de Es-
coto, se detiene en la naturaleza causal de la especie inteligible y asegura que
ella “no confiere al intelecto ninguna causalidad activa; (...) pero ella esta
en él a titulo de forma, y es por su causalidad formal que ella determina el

33 Cfr. Peter King, “Duns Scotus on mental content”, en Duns Scot a Paris: Actes du collo-
que de Paris, eds. Olivier Boulnois, Jean-Luc Solére y Gérard Sondag (Turnhout: Brepols,
2004), 65y 73.

34 Cfr. El resumen de las diferentes posiciones presentado en Giorgio Pini, “Scotus on ob-
jetive being,” Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 26 (2015): notas 6y 7.
35 Guzman Manzano, “El principio de causalidad ..., 301-302.

119



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

contenido de la inteleccién.”** A nuestro juicio, la asignacién de causalidad
formal a la especie inteligible no se deriva acabadamente de los textos, por
el contrario, en varias oportunidades se dice que ella es ‘motor, ‘eficiente’ y
‘eficaz’ Por otro lado, es dificil encuadrar ese tipo de causalidad en el marco
general de la doctrina escotista, ya que la especie es considerada una «forma
natural» (en sentido del principio activo «naturaleza») y toda la teoria de
causalidad parcial tiene como referencia primera a la causa eficiente. Quizds
se pueda encontrar una solucion, si tenemos en cuenta que la aportacion
de contenido esta dada por el esse obiective, pero aun asi no nos parece que
podamos obviar la causalidad eficiente.

Hay otra explicacion que formula el Doctor Sutil y puede conducir a la
misma confusidn, cuando responde al argumento de que el agente principal
es quien hace al efecto mas semejante a si mismo, mientras que la intelec-
cién es mas semejante al objeto que al intelecto. Para contestar recurre a
la distincion entre agentes univocos y equivocos. Un agente obra de modo
univoco cuando produce una forma de su misma especie y de manera equi-
voca cuando produce una forma de distinta especie. En este ultimo caso, el
agente equivoco solo puede producir un efecto que sea menos perfecto que
él mismo. Y en el caso de mdltiples causas, Escoto dice que, “cuando con-
curren dos causas, basta en la mds proxima la semejanza formal y en la mas
remota la semejanza virtual o equivoca” -y aplicando esto al caso de la inte-
leccion continda diciendo- “el intelecto se asemeja a la inteleccion virtual-
mente, y la especie se asemeja a la misma cuasi univoca y formalmente.”?’

Por consiguiente, la objeciéon se vuelve contra si misma, ya que es el
agente proximo —menos perfecto- el que asemeja mas formalmente al efec-
to, como lo ejemplifica Escoto con el caso del sol y el padre respecto del hi-
jo.®® Ahora bien, el intelecto es mas perfecto porque por su actividad ‘puede
mas, es decir, hace al efecto mas semejante a si mismo y de una manera mas
eficiente que el objeto. Esto es asi porque el agente equivoco posee al efecto
en grado mas eminente que la causa univoca, puesto que el intelecto “da al
efecto la forma por la cual se hace mas semejante a él equivocamente”

La inteleccidn, por ser efecto de la conjuncidon de dos causas esencial-
mente ordenadas, posee a la vez un atributo equivoco y otro univoco de la
causa superior e inferior respectivamente. El intelecto produce en cada inte-
leccion una forma del tipo cualidad (efecto equivoco) y el objeto por su na-
turaleza causal propia determina el contenido especifico (efecto univoco).
No se desprende de este analisis que la especie inteligible concurra como
causa formal. Escoto se cuida en decir que la inteleccién como término ‘tie-

36 Etienne Gilson, Juan Duns Escoto (Pamplona: Eunsa, 2007), 540.

37 loannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 325.

38 Este ejemplo se propone como un caso de subordinacién causal. Que Escoto lo utilice
en su exposicion del acto de inteleccion, no significa que lo considere ahora como una con-
juncién de causas, sino que desea ilustrar cémo el efecto es producto de causalidad univoca
y equivoca simultaneamente.

39 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 336.

120



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

ne una semejanza. De todos modos, es evidente que por su eficiencia, la
naturaleza activa de la especie inteligible es vehiculo del contenido formal,
esto es, del esse obiective.

3. La inteleccion divina de las posibles creaturas

El analisis de la inteleccidn creada es el puente que permite considerar la
inteleccion divina. Escoto considera que son pocas las diferencias que hay
entre ambas, “no hay diferencia alguna, como parece, entre el intelecto divi-
no y el nuestro, sino que el intelecto divino produce los inteligibles en el ser
inteligible, mientras que nuestro [intelecto] no los produce primero”* En
este apartado abordaremos el conocimiento divino de las posibles creaturas,
cuyo esse obiective se vincula con la nocién de esse intelligibile.

El primer desafio con que se encuentra la doctrina de las ideas divinas
consiste en brindar una explicacién capaz de compendiar la simplicidad de
la esencia divina con la pluralidad de ideas, que representan los modos po-
sibles en que ésta puede ser imitada por las creaturas. Ahora bien, esta cues-
tion supone que hay muchas ideas, y requiere fundamentar cual es la razén
por la cual, no solamente podemos decir que son distintas de la esencia
divina, sino también distintas entre si. Duns Escoto desarrolla su respuesta
indicando que en todo acto de inteleccién concurren un intelecto, un objeto
y una ratio cognoscendi, por lo que a partir de alguno de estos elementos
debe surgir esa distincion entre las ideas. Sin embargo, el intelecto, consi-
derado como una potencia, no puede ser seialado como la causa de aquella
distincion, ya que de suyo es indiferente a todo lo que puede ser conocido.

La propuesta de Escoto busca argumentar a favor de un conocimiento
de las ideas divinas, que en cierta manera es ‘directo, en cuanto Dios las
conoce con anterioridad de naturaleza respecto de las relaciones de razon
que permiten captarlas como imitaciones de su esencia. En este sentido,
el Doctor Sutil distingue diferentes ‘instantes de naturaleza’ en el conoci-
miento divino, para poder asi clarificar que, en un mismo instante eterno,
haya diferentes objetos de conocimiento y un orden no causal entre ellos,
lo cual indicaria una anterioridad y posterioridad de naturaleza junto con
una dependencia de los posteriores respecto de los anteriores. Teniendo en
cuenta las diferentes formulaciones, podemos resumir cuatro instantes de
naturaleza en este pseudo-proceso cognoscitivo divino: 1° el intelecto co-
noce la esencia divina bajo razén absoluta; 2° el intelecto divino conoce la
creatura in esse intelligibili; 3° Dios compara su propia esencia respecto de la
creatura in esse intelligibili; 4° el intelecto divino conoce la relacion de razén
del instante anterior. No podemos dejar de mencionar dos observaciones:
por un lado, en muchas oportunidades Escoto describe el segundo instante
como el momento en que el intelecto divino ‘produce’ la creatura segtin su
ser inteligible, y, por otro, que en la Rep. Par. 11.1.2, escrito de 1304-1305,

40 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 36, 282.

121



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

prefiere la terminologia esse intellectus antes que esse intelligibile,"' sin aban-
donar ésta dltima por completo. A nuestro juicio, ambas cuestiones estan
conectadas.

La afirmacién de que el intelecto divino ‘produce’ la creatura no quiere
decir que ejerza una causalidad eficiente con efecto real, sino que indica
una dependencia de lo conocido respecto de la actividad del intelecto y de
la misma esencia divina, por ello también se refiere a ese acto como ‘prin-
cipiado’ o ‘cuasi principiado;, quitandole el matiz de causalidad transetnte.
En efecto, Escoto insiste en aclarar que “en cuanto a su ser conocido una
piedra no es nada’™ y, sin embargo, también afirma que “inteligir una pie-
dra no es otra cosa que ‘la piedra sea producida segtin un ser inteligible”*
Ambos enunciados son compatibles, por cuanto afirman que la creatura in
esse cognito no es otra cosa que el objeto del acto de conocer y, por tanto, no
cabe la busqueda de un estatus ontoldgico ya que, asi entendido, el objeto no
posee de suyo ningun tipo de realidad diferente a la del acto. Mas que una
busqueda ontolodgica, el analisis debe ser semantico, puesto que el objeto
del intelecto se reduce a la inteleccién misma, es decir, denota la estructura
especifica que posee el acto cuando conoce algo determinado, lo que hoy
llamariamos su ‘contenido mental’** Por tanto, cuando el intelecto conoce
una piedra, ella es constituida como objeto de la inteleccién, no como algo
distinto al acto sino como consiguiente al mismo y dependiente de él, a esto
llama Escoto ‘producir la piedra in esse intelligibili.

Nos interesa traer a colacidon un texto que no ha sido estudiado por aca-
démicos actuales en el contexto del tema que ahora nos ataiie, y que puede
echar luz alo que venimos exponiendo. Se trata de la primera cuestion abor-
dada en Ordinatio IV, donde se pregunta si la creatura puede tener alguna
accion respecto del término de la creacion, ya que el tema de la distincion
primera es determinar la eficacia de los sacramentos, como instrumentos
para la creacidn divina de la gracia.

En este texto, Escoto propone una objecion desde Avicena —para quien la
creatura podria tener incidencia en la creacion divina-* organizada en tres
pasos. El primero consiste en negar que una accion accidental sea necesaria
previamente para que el que crea pueda crear. Esto lo hace con la intencién
de bloquear la idea segtn la cual por medio de la inteleccidon, como accién
accidental, los angeles podrian crear algo. En efecto, los accidentes no pue-

41 Cfr. Garreth Smith, “Esse consecutive cognitum: a fourteenth-century theory of divine
ideas”, en Contemplation and philosophy: scholastic and mystical modes of medieval philo-
sophical thought, ed. Ricardo Hofmeister Pich (Leiden: Brill, 2018), 486-487, n. 34.

42 Ioannis Duns Scotus, “Reportatio Parisiensis I-A.36,” Medioevo 24 (1998): 418. Para un
estudio detallado cfr. Richard Cross, Duns Scotus’s theory of cognition, 195-199.

43 Joannis Duns Scotus, Lectura in Sententiarum I, dd. 8-45 (Vaticano: Typis Polyglottis
Vaticanis, 1966), 452-453.

44 Seguimos la linea de interpretacion presentada por Richard Cross, Duns Scotus’s theory
of cognition, 189-195.

45 Cfr. Ioannis Duns Scotus, Ordinatio IV, dd. 1-7 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis,
2008), 27-28.

122



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

den actuar como principios formales en la produccion de una substancia
porque son inferiores a ella, y el efecto no puede ser superior a su causa.

A su respuesta, Escoto propone una instancia basada en un comentario
de Aristoteles: una casa se construye a partir de la idea que tiene el arqui-
tecto y, en ese caso, la casa real es mas perfecta que la casa pensada, porque
aquella tiene un ser mas verdadero que la casa en la idea, donde solo posee
un ens deminutum. Para refutar esta instancia, el Doctor Sutil nos dice que
cuando queremos afirmar que algo es mas perfecto, debemos distinguir en-
tre aquello que lo es, segun un esse simpliciter, de aquello que lo es segtin
un esse huiusmodi o secundum quid. A continuacion lo aplica al caso que
ahora nos interesa, “una piedra en la mente divina tiene un ‘ser absoluto’
mas verdadero y perfecto que una piedra [existiendo] fuera [de él], porque
el objeto conocido se dice que tiene el ser que tiene la misma cognicién”*
En este pasaje queda claro que la idea de piedra es el objeto de la operacion
intelectual divina que, segun su esse intelligibile propio, describe el conte-
nido informativo de aquel acto. El tnico ser real alli es el de la intelecciéon
divina, que es mas perfecto que el ser finito de la piedra fuera de su causa.
Sin embargo, el esse intelligibile no posee el estatus ontologico de un esse
simpliciter sino de un esse secundum quid, lo que debe entenderse de manera
reduccionista, ya que indica un modo en que se estructura la inteleccion, la
cual si posee un esse simpliciter.

Escoto completa su respuesta a la instancia diciendo que “sin embargo,
una piedra en el intelecto divino no tiene un ‘ser’ de piedra mas verdadero
que una piedra [existiendo] fuera [de él], de lo contrario algo intrinseco
realmente a Dios seria formal y propiamente una piedra.”* En efecto, el esse
intelligibile de la piedra, que describe el contenido de la inteleccion, es me-
nos perfecto que el esse de la piedra que existe fuera de sus causas, porque
este esse es un esse simpliciter. Ahora bien, la piedra en la mente divina no
posee un ser formal, al modo que se encuentran ciertos atributos divinos
como el ser sabio y justo, porque entonces se deberia concluir que Dios es
piedra, pero la inteleccion si posee un ser formal y es un verdadero prin-
cipio por el cual las creaturas son captadas como posibles y podran existir
una vez que la voluntad divina, como principio ejecutivo, las determine en
su ser real.

Como dijimos antes, la idea de casa en la mente del arquitecto o la idea de
piedra en la mente divina son consideradas, segin Escoto, como ens demi-
nutum. Con esta nocion, quiere significar que las cosas en cuanto conocidas
conllevan un elemento relacional® respecto del mismo acto de inteleccion.
Para quitarle cualquier compromiso ontolégico al ens deminutum, el Doc-
tor Sutil explica que este es un caso de contradictio in adiecto® y encierra

46 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio IV, dd. 1-7, 34-35.

47 Toannis Duns Scotus, Ordinatio IV, dd. 1-7, 34-35.

48 Cfr. Armand Maurer, “Ens diminutum: a note on its origin and meaning,” Mediaeval
Studies 12 (1950): 221-222.

49 Con esta explicacion Duns Escoto desea rechazar que se interprete el ens deminutum

123



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

una comparacion a un tercero, “lo diminuto no es diminuto respecto a lo
que disminuye, sino respecto de un tercero, con lo que se lo compara bajo
la determinacion de lo disminuyente.”*® Aplicado al caso que nos ocupa, la
piedra en la idea es ens deminutum porque, como hemos indicado antes,
al ser constituida como objeto del acto del intelecto posee una relacién de
dependencia hacia él. Podemos afirmar, entonces, que bajo esta denomi-
nacion el Doctor Sutil se refiere, a las ideas divinas en cuanto poseen un
contenido semantico, que es el fundamento de una relacion hacia el acto
de inteleccion. De este modo, las ideas segtin su esse intelligibile o esse cog-
nito, poseen una funcion de representacion intencional y podemos decir
que imitan en cierta medida a la esencia divina, aunque este conocimiento
preciso auin no se posea. Escoto propone una analogia para explicar la idea
de ens deminutum. Si suponemos que el César es aniquilado, su estatua seria
una representacion suya queno indicaria el esse simpliciter del César sino un
ens deminutum, porque describiria una relacion que el modelo del marmol
posee respecto de la persona del César. Podemos completar esta analogia
de la siguiente manera, la figura del César es al marmol como el contenido
mental a la inteleccion, el contenido mental es un ens deminutum en cuanto
cumple la funcién de representar un objeto en el acto de inteleccion.

Lo que esta en juego aqui es la misma nocién de ens que maneja Escoto.
En Quaestiones Quodlibetales 111 nos ha dejado un texto en el que clarifica
los tres sentidos diferentes en que puede entenderse ese término: estricta-
mente (aplicado a la substancia, como ser real, absoluto y per se), comun-
mente (respecto de la substancia, la cantidad y la cualidad, como ser real y
absoluto) y comunisimamente, que es el que nos interesa ahora. Dice Es-
coto que ens se entiende, “comunisimamente, en cuanto se extiende a todo
aquello que no es ‘nada’; y esto puede entenderse de dos maneras: [1] de
modo mas verdadero es nada aquello que incluye contradiccion, y solo ello,
porque excluye todo ser fuera y dentro del intelecto (...); [2] de otro modo
se dice nada lo que no es ni puede ser fuera de alma. Por lo tanto, ente o
cosa segun el primer modo se toma comunisimamente, y se extiende a todo
aquello que no incluye contradiccion, sea ente de razén (es decir, algo que
solo tiene ser en el intelecto considerante), sea ente real (es decir, algo que
tiene entidad fuera de la consideracion del intelecto). Este mismo miembro
de la division se toma en otro sentido, menos comtinmente, por ente que
tiene o puede tener entidad independientemente del entendimiento.”"

El sentido ‘comunisimo’ del ens se caracteriza por extenderse a todo
aquello que no es nada. Sin embargo, de acuerdo a cémo entendamos ‘nada’
encontramos dos niveles de aplicacion: a partir del sentido [1] de ‘nada,

desde un punto de vista cuantitativo, como si fuera una entidad con existencia intermedia,
cfr. Dominik Perler, “What am I thinking about? John Duns Scotus and Peter Aureol on
intentional objects,” Vivarium 32 (1994): 75.

50 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, dd. 26-48 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis,
1963), 284.

51 Ioannis Duns Scotus, Cuestiones Cuodlibetales, 93.

124



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

ens se extiende a los entes de razén y a los entes reales, ya que ninguno de
ellos implica contradiccidn. Por otro lado, teniendo en cuenta el sentido [2]
de ‘nada; su extension es menos comun porque solamente se atribuye a los
entes que no dependen de la reflexion del intelecto y que pueden tener exis-
tencia fuera del alma, esto quiere decir que podemos llamar entes tanto a los
que existen actualmente como a los posibles, es decir aquellos que pueden
existir, aunque ahora no lo hagan. Es interesante hacer notar que el Doctor
Sutil hace referencia a la nocidon de ente que se desprende de esta segunda
consideracion indicando que se trata de entes ‘reales’ porque poseen ‘algin
tipo de entidad’ con independencia del acto reflejo del intelecto.

Esta nocién comunisima de ens es, segun Escoto,” el primer objeto del
intelecto. Es una nocion univoca, extremadamente abstracta, que sefiala un
contenido inteligible minimo por el cual algo es concebible por un intelec-
to, por ello, su vision del concepto de ens es la de una nocién quiditativa.”
El Doctor Sutil extiende, por tanto, la nocion de ente a todo aquello que es
compatible con la existencia actual. De esta manera, podemos ver la intima
conexion que hay entre el esse intelligibile y el esse possibile, ya que todo lo
que puede ser entendido por el intelecto divino adquiere el matiz de ‘posi-
ble’ al quedar expuesto como objeto de la omnipotencia creadora.> En este
sentido, podemos ver que una primera diferencia entre lo posible y lo impo-
sible viene dada por la relacién con la existencia actual. Si bien un hombre,
antes de ser creado, y una quimera no existen, el Doctor Sutil sostiene que el
primero es no ente porque su causa no le ha puesto en la existencia mientras
que la segunda es no ente porque su existencia es incompatible con ella.”
Por otro lado, la diferencia fundamental entre lo posible y lo imposible tiene
su origen ultimo en el intelecto divino, ya que al constituir las naturalezas
eidéticas de los creabiles, estos adquieren de suyo la compatibilidad o re-
pugnancia respecto de la existencia actual. Mientras que ‘animal’ y ‘racional’
son formalmente compatibles con la existencia actual, la quimera no lo es
porque sus partes repugnan formalmente entre si.

Con esto dicho, podemos volver sobre algunas frases que hemos citado
para comprenderlas mejor. Indicamos mas arriba que una piedra, al ser co-
nocida, nihil est secundum rem. En esta frase, debemos tener en cuenta que
el término res (el cual Escoto utiliza como sindnimo de ens) estd tomado
comunmente y no comunisimamente, porque lo que alli se quiere sostener
es que la piedra en cuanto conocida no existe fuera de sus causas sino que
depende de la inteleccidn, que si es un absolutum. De todos modos, la pie-
dra in esse cognitum se puede denominar como un ens verdadero aunque
‘disminuido; si lo predicamos segun su sentido comunisimo. Por otro lado,

52 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 85-86.

53 Tobias Hoffmann, “Henry of Ghent’s influence on John Duns Scotus’s metaphysics”, en
A Companion to Henry of Ghent, ed. Gordon A. Wilson (Leiden: Brill 2011) 364-365.

54 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio II, dd. 1-3 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1973), 44.

55 Ioannis Duns Scotus, Reportata I, dd. 1-48; II, dd. 1-11 (Westmead-Franboroug-Hants:
Gregg International Publishers, 1969), 528-529.

125



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

la nocién de esse intelligibile no hay que interpretarla como una especie de
existencia intermedia entre lo ‘real’ (como independiente de la mente) y lo
mental (el ente de razdn), puesto que no se refiere a una existencia actual
sino a la nocién quidditative de ens, que se puede aplicar a todo aquello que
es compatible con la existencia, ya sea porque existe actualmente fuera del
alma o porque es posible que esto suceda. La nocion de esse intelligibile, por
tanto, quiere indicar que hay un contenido informativo que es captado por
un intelecto y en este sentido Escoto habla de la piedra in esse intelligibili
como el fundamento’ de una relacidn respecto de la inteleccion, que es el
acto por el cual se constituye. Ese fundamento es el minimo contenido inte-
lectual que posee la creatura al ser conocida.

En Quaestiones Quodlibetales XIII, Escoto se pregunta si en el acto de
inteleccion propio de las creaturas hay un elemento absoluto y un elemento
relacional. Desarrolla una respuesta en la que todo acto de inteleccion ac-
tual supone un elemento absoluto, ya que la especie inteligible es una cuali-
dad inherente al intelecto, y dos relaciones, una para justificar el contenido
especifico de cada acto y otra por su funcion representativa. En efecto, el
Doctor Sutil sostiene que hay, por un lado, una relacién de lo medible/me-
dido a la medida y, por otro, una relacién de tendencia o captacion de otro
como a su término.* Sobre la primera relacion, de mensurabilidad, Esco-
to agrega que pertenece al tercer modo de los relativos, segun la clasifica-
cion de Aristoteles,” es decir, a una relacién no mutua entre dos extremos.
Aplicado al caso de la inteleccion creada, esta relacidn sefala que ella es
lo medido por el objeto como su medida. La mensurabilidad que se da en
la inteleccidn respecto del objeto conocido, remite a la idea de contenido
mental que antes sefialabamos mediante el esse intelligibile y esse cognitum.
Por otro lado, la relacion de tendencia al término que se fundamenta en la
inteleccion creada hace referencia a la semejanza e imitaciéon que el con-
tenido del acto cognoscitivo posee hacia el objeto conocido, el cual se en-
cuentra alli representado. Ambas relaciones logran dar una explicacién del
contenido semantico particular, lo que hasta ahora habiamos analizado en
términos del esse intelligibile, y también explican la relacién intencional del
conocimiento, que habiamos tratado al indicar el ens deminutum que una
idea posee en el intelecto.

Ahora bien, si deseamos conducir el analisis formulado para el conocimien-
to intelectual creado hacia la inteleccién divina, Duns Escoto nos alerta de dos
cambios fundamentales en esta dltima respecto de la primera. Por un lado, en
la relacion de tendencia se pueden encontrar dos objetos, uno primero, que
seria la esencia divina, y otro secundario, que serian las ideas de las posibles
creaturas. Por otro lado, al indicar la dependencia que un intelecto creado tiene
respecto del objeto conocido, en la inteleccién divina la relacién de mensura-

56 Cfr. Ioannis Duns Scotus, Cuestiones Cuodlibetales, 459. Ver el detallado analisis en
Richard Cross, Duns Scotus’s theory of cognition, 153-167.
57 Cfr. Aristoteles, Metafisica, 269-270.

126



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

bilidad, se encuentra invertida.”® La ciencia divina termina como absoluto la
relacion del tercer modo de los relativos que se funda en el objeto conocido por
ella. Esto es asi porque esa relacion indica dependencia del objeto a la ciencia
divina. En efecto, en el primer instante de naturaleza, al conocer la misma esen-
cia divina, no se requiere ninguna relacion porque el acto y el objeto son idén-
ticos. Pero aquello que es conocido como objeto secundario no determina a la
inteleccion sino que se sigue de ella, por lo que, aunque no sea causado por el
acto de conocimiento, depende de él en cuanto lo descubre en su especificidad.
Esto altimo es resumido por Escoto en Rep. Par. I-A.36 de la siguiente manera,
“todas las cosas se encuentran en Dios seguin un ser inteligible objetivamente,
sin mover al intelecto ni siendo el término primero de su acto, sino solo como
[objeto] secundario, en cuanto se encuentra incluido virtualmente en el objeto
primario como su término.””

Esta dltima afirmacion, que los objetos secundarios se encuentran vir-
tualiter en la esencia divina, ha llevado, incluso a pensadores escotistas de
la primera hora®, a interpretar que el origen de la inteligibilidad no estaria
dado por el intelecto divino en el segundo instante de naturaleza, sino que la
misma esencia divina seria su origen en cuanto contiene en si y representa
al intelecto las posibles creaturas. En definitiva, habria una contradicciéon en
la doctrina del Doctor Sutil sobre el origen de la inteligibilidad de las ideas
divinas, puesto que el esse intelligibile seria anterior en naturaleza al esse
cognitum y no dependeria del acto de inteleccién. Antes de intentar resolver
esta posible contradiccidon, veamos qué entiende Escoto cuando sostiene
que los seres creables estan contenidos virtualmente en la esencia divina.

Para explicar que hay una multiplicidad de ideas y, sin embargo, no se
pierde por ello la simplicidad de la esencia divina, retoma explicitamente
la nocion de continentia unitiva propuesta por el Pseudo-Dionisio® en De
divinis nominibus V, “la contencién unitiva no es de lo completamente igual,
de modo que lo enteramente igual se contenga de modo unitivo, ni tampoco
de lo completamente distinto; por tanto, se requiere unidad y distincion;
(...) hay contencion [unitiva] cuando un sujeto contiene unitivamente al-
gunas cosas, que son como propiedades, asi como las propiedades del ente
no son cosas distintas del mismo ente.”** El planteo propone que hay una
continentia unitiva de lo contenido en aquello que lo contiene cuando am-
bos son realmente idénticos y, sin embargo, podemos tener un conocimien-
to distinto de cada uno de los elementos involucrados.

58 Esto ha sido correctamente apuntado por Giorgio Pini, “Scotus on objetive being,” Doc-
umenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 26 (2015): nota 52.

59 Ioannis Duns Scotus, “Reportatio Parisiensis I-A.367, 404.

60 Cfr. el estudio de Garreth Smith, “The origin of intelligibility according to Duns Scotus,
William of Alnwick, and Petrus Thomae,” Recherches de Théologie et Philosophie médiévales
81 (2014): 37-74.

61 Cfr. Dionisio Areopagita, Obras completas (Madrid: BAC, 2007), 59-66.

62 Ioannis Duns Scotus, Reportata II, dd. 12-44; I1I, dd. 1-35; IV, dd. 1-6 (Westmead-Fran-
boroug-Hants, Gregg International Publishers, 1969), 74b-75a.

127



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

El Doctor Sutil explica que, en tal caso, no hay distincion real entre am-
bos, pero como lo que esta contenido mantiene su propia y distinta ratio for-
malis, en tal sentido podemos afirmar que se distingue de lo que lo contie-
ne, como sucede con las propiedades trascendentales del ente. Dice Escoto,
“esta palabra ‘unitivamente’ incluye toda distincion de lo que esta contenido,
que es suficiente para la unién y, sin embargo, repugna toda composicion y
agregado de cosas distintas; esto no puede darse si no se pone una no-iden-
tidad formal junto con una identidad real”®® Como se hace manifiesto, lo
que entra en juego aqui es la distincion formal a parte rei, que Escoto ha
hecho famosa. En efecto, cuando decimos que un atributo se distingue del
sujeto que lo contiene y esa distincion no es real, lo que estamos indicando
es que hay una distincion formal entre ambos. El propésito de la distincion
formal es el de salvaguardar la objetividad de nuestro conocimiento.® Por
ejemplo, cuando definimos al ser humano como un ‘animal racional; esta-
mos predicando de él tanto la ‘animalidad’ como la ‘racionalidad’ y ambos
conceptos deben encontrar su fundamento en el ser humano para que sea
un conocimiento verdadero, aunque aquellas no sean propiedades realmen-
te distintas en él, como dos cosas que existen separadamente. Ahora bien,
para que nuestros conceptos de ‘animal’ y ‘racional’ sean objetivamente pre-
dicables del ser humano y no sean meramente conceptos de razdn, y que,
ademas, posean un contenido informativo distinto entre si, deben encon-
trarse en la cosa misma los fundamentos que permitan al entendimiento
captar esos aspectos, de tal modo que ellos se dan en lo conocido antes del
acto del entendimiento, el cual solo los descubre. En este sentido, el Doctor
Sutil tiende a describir la distincion formal como un tipo de distincién real,
la mas débil de todas. En efecto, leemos en Quaestiones super Metaphysico-
rum VII.19 que “la distincidn real posee grados; pues es maxima entre las
naturalezas y supositos; media entre las naturalezas y un supdsito; minima
entre las diversas perfecciones o razones de esas perfecciones que estan con-
tenidas unitivamente en una misma naturaleza’®

Como es de esperar, hablar de formalidades distintas en un mismo sujeto
pone en peligro la unidad del mismo, de lo cual Escoto es muy consciente y
por eso en el texto citado mas arriba afirma que lo contenido unitivamente
no forma ni un compuesto ni un agregado. Retomando la clasificacion de
los distintos tipos de unidad, explicados en el apartado anterior, vemos que
lo que comparten las especies (i), (ii), (iii) y (iv) es que se dan entre elemen-
tos que podrian, en dltima instancia, existir con independencia del otro.®

63 loannis Duns Scotus, Ordinatio 1V, dd. 43-49 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis,
2013), 217.

64 Cfr. Allan Wolter, The trascendentals and their function in the metaphysics of Duns Sco-
tus (New York: Franciscan Institute Publications, 1946), 21-24.

65 Ioannis Duns Scotus, Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri VI-IX,
370.

66 Esto quiere decir que, tanto en el caso de la substancia y los accidentes como entre la
materia y la forma, podria darse el caso de un esse independiente del otro, al menos de

128



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

En un nivel mas perfecto se encuentra la unidad de simplicidad, que denota
una unidad producida por la identidad entre cosas. Escoto introduce aqui
su doctrina de la distincién formal dando lugar a la (v) unidad real y a la
(vi) unidad formal. Sé6lo en la primera de ellas se aplica la distincion formal,
de tal manera que “dos aspectos de una cosa son formalmente distintos si y
solo si ambos son (a) realmente idénticos y (b) susceptibles de una defini-
cion independiente del otro,”” como en el alma humana poseen no identi-
dad formal el alma vegetativa y el alma sensitiva. Por tltimo, la (vi) unidad
formal es la mads estricta identidad entre partes, no solo en la misma cosa
sino también formalmente.

Si aplicamos todo esto al caso que nos ocupa, podemos concluir en la
esencia divina se encuentran contenidas como en un sujeto todas las crea-
turas, no en cuanto a su ser sino en cuanto a la razén quiditativa a partir
de la cual Dios puede darles la existencia. Ademas, el sujeto es anterior por
naturaleza a los atributos que estan contenidos, y por esto mismo, ellos po-
seen una dependencia hacia él. Sin embargo, hay que puntualizar que esta
contencion unitiva de los creables en la mente divina se da virtualmente y
no formalmente. En efecto, que una propiedad se encuentre contenida for-
malmente quiere decir que esta alli determinando actualmente al sujeto en
un aspecto especifico segtin su razén quiditativa, por ello ya hemos dicho
que es posible afirmar que Dios es justo y sabio, pues ambas propiedades
estan formalmente contenidas en la esencia divina. Cuando explica que la
voluntad se encuentra en Dios formalmente ex natura rei, explica qué signi-
fica esse formaliter diciendo, “que algo esté en otro formalmente, o que esté
en algo formalmente ‘tal; significa [ante todo] que no debe estar en ese otro
en potencia (como el blanco estd en potencia en el sustrato [de algo] negro),
ni virtualmente (como efecto esta en una causa o un atributo en un sujeto),
ni confusamente (como los extremos estan en el medio y los componentes
en una mezcla). Por el contrario, que algo sea formalmente tal’ o simple-
mente ‘formalmente’ en otro significa que esta en él actual, determinada y
distintamente, y segun su principio quidditativo, mas alld de todo acto de
cualquier potencia comparativa.’®®

Por otro lado, las esencias creables no se encuentran formalmente en la
esencia divina sino virtualiter, como el efecto se encuentra en la causa, ya
que contener algo virtualmente significa tener el poder, virtus, de produ-
cir una forma que es de una naturaleza inferior a la de su causa, y en este
sentido se dice que el efecto se encuentra de manera eminente en la causa.
Asi, el Doctor Sutil logra justificar que mientras Dios es sabio y justo, no
es, sin embargo, un cuerpo, un hombre o un astro, ya que esos atributos
no se encuentran formalmente sino virtualmente, en cuanto tiene el poder

potentia absoluta Dei. No podemos abordar aqui esta cuestion porque nos alejariamos de
la intencidn del presente trabajo.

67 Richard Cross, The physics of Duns Scotus (Oxford: Clarendon Press, 1997), 7-8.

68 Ioannis Duns Scotus, Reportatio I-A, dd. 22-48 (New York: Franciscan Institute Publi-
cations, 2008), 544.

129



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

de crearlos. Incluso en la esencia divina pueden encontrarse virtualmente
muchos atributos opuestos, como lo blanco y lo negro, puesto que no se
encuentran actualmente sino como una potencia que esta en tension al acto,
pero manteniendo su propio rasgo quiditativo. Por esto mismo, se puede
decir que Dios, en cuanto creador, se encuentra en acto virtual respecto de
las creaturas y, en él, ellas estan en potencia respecto del acto formal, que
recibiran de la voluntad divina.

Con todos los elementos que hemos desarrollado, pensamos que esta-
mos en condiciones de comprender un poco mejor cudl es el origen de la
inteligibilidad de las ideas en la mente divina. Ya ha quedado claro que to-
dos los creables se encuentran contenidos virtualmente en la esencia divi-
na, cada uno segun su propia razén formal pero identificados realmente
con ella. Por tanto, si por ‘inteligibilidad’ entendemos la capacidad de cada
posible creatura en ser entendida, su origen se encuentra en la misma esen-
cia divina, la cual es su ratio cognoscendi y representa las quididades de las
cosas creables al intelecto divino. En apoyo de esto tenemos un interesante
texto en Ordinatio 1.3 donde describe lo que es tener conocimiento ‘vir-
tual, “llamo ‘virtual’ al conocimiento cuando algo se entiende en otra cosa,
como parte de lo primero que se entiende, pero no como lo primero que se
entiende en si mismo. Por ejemplo, cuando entendemos hombre’ entende-
mos en hombre también ‘animal’ como parte de lo comprendido (pero no
como lo comprendido primero, o como el todo que es el término del acto
de comprender). A esto se le llama muy apropiadamente ‘lo que se entiende
virtualmente, ya que esta lo suficientemente cerca de lo que realmente se
entiende. Esto s6lo podria comprenderse con mads actualidad si se compren-
diera a través de un acto de comprension propio, del que seria el primer y
ultimo término completo.”® Este pasaje puede aplicarse al segundo instante
de naturaleza que hemos descrito anteriormente. Dios, al conocer su propia
esencia en el primer instante, puede descubrir en un segundo momento las
diferentes creaturas posibles, como aspectos de la infinita perfeccién divi-
na, cada una con una inteligibilidad propia, pero no conocidas mediante
un acto de inteleccion particular sino en el unico acto cognoscitivo eterno
como diferentes aspectos de la infinita perfeccion divina.

A nuestro juicio, que Duns Escoto hable de ‘produccién’ de la piedra
segun un esse intelligibile, no debe entenderse como que es el intelecto di-
vino quien origina, mediante su acto, la inteligibilidad de la cosa, sino que,
mas bien, con esa expresion se refiere a la inteleccion de la cosa en su espe-
cificidad, es decir, en cuanto se diferencia de la esencia divina o, dicho de
otra manera, la captacion que el intelecto realiza de las posibles esencias
concretas que puede crear. En esta linea, hemos mostrado que la expresion
esse intelligibile debe ser despojada de cualquier compromiso ontolédgico y
causal, ya que indica el contenido mental del acto cognoscitivo, en el caso
que nos ha ocupado, la inteleccion divina.

69 Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 60.

130



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

Conclusion

Para finalizar, podemos resumir las principales caracteristicas de la teo-
ria gnoseolodgica que hemos analizado en este trabajo. El primer rasgo esen-
cial consiste en la consideracion que formula el Doctor Sutil sobre el mismo
intelecto, entendido como una perfeccién pura. Retomando y reinterpre-
tando la posicion aristotélica sobre la distincion entre potencias racionales e
irracionales, afirma que el intelecto actua como una potencia irracional, en
la medida que su actividad se desarrolla por una determinacién intrinseca
a actuar todo lo que puede desde si, en la medida que no se vea impedida
por factores externos. Esta necesidad de actuar se concreta, en este caso, en
la elicitacion de la inteleccion en la medida que se presente ante la facultad
un objeto especifico.

En relacién al intelecto humano y divino, se destaca la preocupacién en
diferenciar el acto de su contenido. Mientras en el intelecto humano cada
acto de inteleccion posee un ser de tipo cualitativo en el cual se encuentra
un ser objetivo que describe su estructura y remite a la cosa conocida, en
el intelecto divino el ser inteligible de cada posible creatura se ‘produce’
mediante un solo acto infinitamente perfecto , al descubrirse ese contenido
quidditativo en su misma esencia. Por otro lado, la gran diferencia entre
ambos radica en el hecho de que en el conocimiento humano el objeto mide
el acto cognoscitivo y por ello este depende de aquél, mientras que en el co-
nocimiento divino es el acto mismo, en un segundo instante de naturaleza,
el que mide al objeto. En este sentido, el conocimiento divino es ‘anterior’
al conocimiento humano, en la medida que a partir de él la voluntad divina
determinara en el ser las creaturas factuales, y seran ellas en sus naturalezas
las que hagan depender nuestro conocimiento de la obra divina.

131



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

Bibliografia

Anselmi Cantuariensis, Monologion. Sttutgart: Fromman Verlag, 1968.

Aristoteles, Fisica. Madrid: Gredos, 1995.

--- Metafisica. Madrid: Gredos, 1970.

Cross, Richard. The physics of Duns Scotus. Oxford: Clarendon Press,
1997.

--- Duns Scotus’s theory of cognition. Oxford: Oxford University Press,
2014.

Dionisio Areopagita, Obras completas. Madrid: BAC, 2007.

Duns Scotus, Ioannis. Cuestiones Cuodlibetales. Madrid: BAC, 1968.

--- Lectura in Sententiarum Prol., I dd. 1-7. Vaticano: Typis Polyglottis
Vaticanis, 1960.

--- Lectura in Sententiarum I, dd. 8-45. Vaticano: Typis Polyglottis Vati-
canis, 1966.

--- Ordinatio I, dd. 1-2. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1950.

--- Ordinatio I, d. 3. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1954.

--- Ordinatio I, dd. 26-48. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1963.

--- Ordinatio II, dd. 1-3. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1973.

--- Ordinatio IV, dd. 1-7. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 2008.

--- Ordinatio IV, dd. 43-49. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 2013.

--- Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri VI-IX. New
York: Franciscan Institute Publications, 1997.

--- Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri I-V. New
York: Franciscan Institute Publications, 1997.

--- “Reportatio Parisiensis I-A.36.” Medioevo 24 (1998): 395-453.

--- Reportatio I-A, dd. 22-48. New York: Franciscan Institute Publica-
tions, 2008.

--- Reportata I, dd. 1-48; II, dd. 1-11. Westmead-Franboroug-Hants: Gre-
gg International Publishers, 1969.

--- Reportata II, dd. 12-44; III, dd. 1-35; 1V, dd. 1-6. Westmead-Franbo-
roug-Hants, Gregg International Publishers, 1969.

Gilson, Etienne. Juan Duns Escoto. Pamplona: Eunsa, 2007.

Guzman Manzano, Ignacio. “El principio de causalidad parcial en Esco-
to.” Antonianum 65 (1990): 290-311.

Hoftmann, Tobias. “Henry of Ghent’s influence on John Duns Scotus’s
metaphysics” En A Companion to Henry of Ghent, editado por Gor-
don A. Wilson, 337-367. Leiden: Brill, 2011.

--- “The distinction between nature and will in Duns Scotus.” Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 66 (1999): 189-224.
King, Peter. “Duns Scotus on mental content” En Duns Scot a Paris: Ac-
tes du colloque de Paris, editado por Olivier Boulnois, Jean-Luc Solere

y Gérard Sondag, 65-88. Turnhout: Brepols, 2004.

--- “Duns Scotus on the reality of self-change.” En Self-motion from Aris-

totle to Newton, editado por Mary L. Gill y James G. Lennox, 227-290.

132



ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

Princeton: Princeton University Press, 1994.

Maurer, Armand. “Ens diminutum: a note on its origin and meaning.”
Mediaeval Studies 12 (1950): 216-222.

Pérez-Estévez, Antonio. “Entendimiento agente y abstraccién en Duns
Escoto” Revista espafiola de filosofia medieval 9 (2002): 125-146.

Perler, Dominik. “What am I thinking about? John Duns Scotus and Pe-
ter Aureol on intentional objects” Vivarium 32 (1994): 72-89.

Pini, Giorgio. “Scotus on objetive being.” Documenti e studi sulla tradi-
zione filosofica medievale 26 (2015): 81-103.

--- “Two models of thinking: Thomas Aquinas and John Duns Scotus on
occurrent thoughts” En Intentionality, cognition and mental represen-
tation in medieval philosophy, editado por Gyula Klima, 81-103. New
York: Fordham University Press, 2015.

Seifert, Josef. “A vontade como perfeicdo pura e a nova concepgio
ndo-eudemonistica do amor segundo Duns Scotus” Veritas 50/3
(2005): 51-84.

Smith, Garreth. “Esse consecutive cognitum: a fourteenth-century
theory of divine ideas” En Contemplation and philosophy: scholastic
and mystical modes of medieval philosophical thought, editado por Ri-
cardo Hofmeister Pich, 477-527. Leiden: Brill, 2018.

--- “The origin of intelligibility according to Duns Scotus, William of
Alnwick, and Petrus Thomae.” Recherches de Théologie et Philosophie
médiévales 81 (2014): 37-74.

Wolter, Allan. The trascendentals and their function in the metaphysics of
Duns Scotus. New York: Franciscan Institute Publications, 1946.

133





