
108 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

Algunos aspectos sobre el intelecto humano y 
divino desde la perspectiva de Juan Duns Escoto

Enrique Santiago Mayocchi 

Introducción

El problema del conocimiento es un tópico filosófico que atraviesa toda 
la historia de la disciplina, por ser –de alguna manera– propedéutico para 
el desarrollo de otras cuestiones. En este sentido, el posicionamiento de un 
pensador en torno a la gnoseología es el fundamento de muchas conclu-
siones en relación con la antropología, la ética, la filosofía social, incluso 
con la metafísica. Juan Duns Escoto (c.1265-1308) no es la excepción. Por 
el contrario, una de sus grandes preocupaciones fue, justamente, definir, 
delimitar y explicar tanto el conocimiento como su principio: el intelecto 
en cuanto facultad cognoscitiva. Y este interés no recae solamente respecto 
del ser humano, sino también de su creador, de quien proceden todas las 
creaturas, que han sido primero concebidas en su mente.

A continuación, abordaremos algunos aspectos de la teoría gnoseológica 
del Doctor Sutil. En un primer apartado recuperaremos la peculiar inter-
pretación que formula Escoto a partir de la teoría aristotélica de las poten-
cias racionales e irracionales. Esto nos permitirá determinar el modo espe-
cífico de causalidad que posee todo intelecto. Luego, buscaremos explicar 
cómo se realiza el acto de intelección actual en el ser humano, mediante la 
cooperación de dos causalidades, la del intelecto y la del objeto. A juicio de 
Escoto, lo que sabemos de Dios lo podemos conocer a partir de las creatu-
ras, el conocimiento humano permitirá obtener los elementos teóricos que 
necesitamos para poder abordar el conocimiento divino. Por ello, en el úl-
timo apartado elaboraremos una interpretación acerca de cómo el intelecto 
divino  conoce las posibles creaturas, en concreto, qué significa que ellas 
sean producidas en su mente según un ser inteligible y qué diferencias hay 
con la intelección creada.

1. El intelecto in communi como una potencia ‘irracional’

 En este apartado trataremos algunas características de lo que Escoto 
entiende como fundamental a todo intelecto. Es por ello que, en diversas 
ocasiones, habla del intelecto in communi, para significar que esas propieda-
des se le pueden asignar al intelecto per se, independientemente del sujeto 
en el que se encuentre.

Para comenzar, debemos destacar que Escoto se aleja de la idea, común-
mente aceptada en su época, según la cual las potencias se distinguen por 
sus objetos, ya que “no se define la potencia activa en relación con su térmi-



109 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

no (principiatum) y, por lo tanto, éste no entra en su definición.”1 Aunque no 
niegue que esto suceda, lo que diferencia (praecise) a cada potencia activa es 
el modo en que elicitan sus actos, ya que son agentes de un acto segundo y, 
de acuerdo a cómo se realice ese dinamismo, se obtendrán las distintas es-
pecies de principios activos. En Quaestiones Metaphysicorum IX.15 aborda 
detenidamente la distinción aristotélica entre potencias racionales e irra-
cionales, preguntándose si esta división es conveniente y desarrollando su 
propia interpretación, en la cual parece buscar mantenerse fiel al Estagirita.

Luego de describir los principios activos, Aristóteles afirma que “las [po-
tencias] racionales, todas pueden producir ellas mismas los efectos contra-
rios, pero las irracionales se limitan a uno.”2 La distinción entre las potencias 
corresponde al modo de actuar, las racionales son ad opposita y las irracio-
nales ad unum. El ejemplo que propone para las segundas es lo que calienta 
–o mejor, el calor en cuanto es el principio quo–, puesto que siempre eleva la 
temperatura de otro y nunca podría enfriarlo. Para las potencias racionales, 
el Estagirita pone como ejemplo a la medicina porque en cuanto ciencia 
puede dañar y curar. Sin embargo, aclara a continuación, “puesto que los 
contrarios no se generan en lo mismo, y la ciencia es potencia por tener el 
concepto, y el alma tiene un principio de movimiento, lo sano sólo produce 
salud, y lo que puede calentar, calor, y lo que puede enfriar, frío; pero el que 
tiene ciencia, ambas cosas [contrarias, i. e. dañar y curar]”3, por lo tanto, la 
potencia racional no pertenece a la medicina sino al médico.

Otro pasaje al que frecuentemente hace referencia Escoto dice que “unas 
cosas pueden mover racionalmente y sus potencias son racionales, mientras 
que otras son irracionales e irracionales también sus potencias, y aquéllas 
están necesariamente en un ser animado; mientras que éstas pueden estar 
en uno animado o en uno inanimado, estas últimas potencias, cuando el 
agente y el paciente se aproximan en las condiciones requeridas por ellas, 
hacen o padecen necesariamente, mientras que aquéllas no necesariamen-
te.”4 Del texto surgen dos caracterizaciones nuevas para las potencias, con-
forme al sujeto en el que se encuentran y al modo en que se activan. Por un 
lado, las potencias irracionales se pueden encontrar tanto en los seres con 
alma como en los inanimados y bajo ciertas condiciones actúan con necesi-
dad. Por otro lado, las potencias racionales, sólo se encuentran en los seres 
animados y su actuación no depende de factores externos.

Ahora bien, en Física II propone una nueva distinción de las potencias 
activas, puesto que “algunas cosas suceden para algo, otras no. Y, entre las 
primeras, algunas por elección, otras no, aunque ambas pertenecen a lo que 
sucede para algo. Es claro, entonces, que entre las cosas que no suceden ne-

1  Ioannis Duns Scotus, Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri VI-IX 
(New York: Franciscan Institute Publications, 1997), 549-550. Todas las traducciones de la 
obra de Escoto son nuestras.
2  Aristóteles, Metafísica (Madrid: Gredos, 1970), 39.
3  Aristóteles, Metafísica, 40.
4  Aristóteles, Metafísica, 48-49.



110 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

cesariamente ni en la mayoría de los casos hay algunas que pueden ser para 
algo. Es “para algo” cuanto pueda ser hecho como efecto del pensamiento o 
de la naturaleza.”5 La diferencia entre la suerte y la causalidad radica en que 
esta última implica una intencionalidad, aunque no elegida, y así ‘inteligen-
cia’ y ‘naturaleza’ son dos potencias activas intencionales. Lo que distingue a 
la intencionalidad que pertenece a la inteligencia es la elección, προαίρεσις, 
elemento clave en su definición de actos ‘elegidos’.

Duns Escoto interpreta ambas caracterizaciones aristotélicas como una 
sola doctrina que identifica ‘potencia irracional’ con ‘naturaleza’ y ‘potencia 
racional’ con ‘inteligencia’, aunque esta última “no debe entenderse en cuan-
to se distingue de la voluntad sino en cuanto concurre con ella” ya que “el 
Filósofo ha hablado poco de la voluntad en cuanto se distingue del intelecto, 
pero [ha hablado] generalmente uniendo al intelecto y la voluntad bajo la 
razón de principios activos.”6 Según su lectura, en la elección se descubre la 
voluntad, que actuando con el intelecto es la única ‘potencia racional’ por-
que es ella la que puede elicitar acciones contrarias, como odiar y amar. En 
efecto, el Estagirita sostiene que la ciencia puede producir contrarios, pero 
necesita de un principio determinante porque de lo contrario las potencias 
irracionales “producirán al mismo tiempo efectos contrarios; pero esto es 
imposible. Por tanto, necesariamente habrá otra cosa que sea la que decida; 
por ejemplo, el deseo (ὄρεξις) o la elección previa (προαίρεσις).”7

De esta manera, el Doctor Sutil propone la división de potencias acti-
vas en ‘naturaleza’ y ‘voluntad’, según los diferentes modos de causar que 
encuentra en los textos aristotélicos: necesariamente y ad unum según el 
modo naturaleza, y no necesariamente y ad opposita según el modo volun-
tad. Ahora bien, ¿por qué el intelecto es capaz de los opuestos pero no es 
una potencia racional? La respuesta a esta pregunta es clave para encontrar 
la originalidad de la hermenéutica que Escoto elabora sobre los textos aris-
totélicos,8 porque la apertura a los contrarios puede entenderse respecto de 
los efectos o respecto de las acciones: “se entiende por potencia activa hacia 
efectos opuestos, ya sean contrarios o contradictorios, cuando permane-
ciendo ella sin cambios en su naturaleza, tiene un primer término bajo el 
cual ambos opuestos pueden igualmente darse. Por otro lado, se dice [po-
tencia activa] hacia acciones opuestas aquella que, permaneciendo inaltera-
da, es suficiente para elicitar tales acciones [opuestas].”9 El intelecto es una 
potencia activa abierta a efectos contrarios, pero no respecto de acciones 

5  Aristóteles, Física (Madrid: Gredos, 1995), 151.
6  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, dd. 1-2 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1950), 
332.
7  Aristóteles, Metafísica, 49.
8  De todas maneras, se debe tener en cuenta la probable influencia de Enrique de Gante en 
esta posición adoptada por Escoto; cfr. Tobias Hoffmann, “The distinction between nature 
and will in Duns Scotus,” Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Âge 66 (1999): 
196-198.
9  Ioannis Duns Scotus, Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri VI-IX, 
677.



111 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

contrarias. La intelección siempre versará sobre los objetos de conocimien-
to que se posean, es decir, en la medida que no haya un impedimento se 
realizará necesariamente. Sin embargo, son diversos los efectos que ese co-
nocimiento actual puede producir. Volviendo al ejemplo del médico, pro-
puesto por el Estagirita, el conocimiento adquirido del arte de la medicina 
es uno solo. Pero, su aplicación puede conducir a efectos opuestos, dañar o 
curar, de acuerdo a la disposición del paciente, quien recibe el tratamiento 
propuesto por el médico.

La división de las potencias activas, según Escoto, corresponde al modo 
de actuar con el que están configuradas, “esa manera de elicitar sus opera-
ciones propias se da conforme a dos géneros. Pues, o bien la potencia está 
por sí misma determinada a obrar, de tal modo que, por sí misma no puede 
dejar de obrar en la medida en que no sea impedida por un factor extrínse-
co. O bien, no se encuentra determinada por sí misma, sino que puede rea-
lizar un acto u otro, obrar o no hacerlo. La primera potencia generalmente 
se llama ‘naturaleza’, la segunda se dice ‘voluntad’.”10 De aquí se desprende 
que los principios activos se diferencien conforme al sujeto quod en dos 
modalidades, a saber, ‘naturaleza’ y ‘voluntad’.

Antes de finalizar este apartado, queremos resaltar una característica pe-
culiar del pensamiento de Duns Escoto en torno a la actividad de las po-
tencias activas: “causar es una perfección pura (simpliciter perfectionis).”11 
Para el Doctor Sutil, el estudio de la metafísica es el conocimiento del ser 
y sus trascendentales, es decir, aquellas características que le son propias 
y por tanto previas a la división en los diez géneros supremos, aunque no 
todos los trascendentales se encuentren en cada ente particular. Escoto di-
ferencia tres grandes grupos: los ‘coextensivos’, las propiedades ‘disyuntivas’ 
y las ‘perfecciones puras’. El primer grupo responde a los atributos que en-
contramos en todo ente, como unum y bonum. Los ‘disyuntos’ son aquellas 
propiedades que se dicen en par, de tal manera que cada ente posee una de 
ellas y entre las dos dividen todo el ser, como infinito-finito y actual-poten-
cial. Ambos grupos pertenecen a todo ente, lo que no sucede en el tercero.

La idea de ‘perfecciones puras’ la toma de Anselmo, cuando en el Mo-
nologion se pregunta qué se puede decir y qué no de la esencia divina subs-
tancialmente, buscando aquellos predicados que le son absolutos, es decir, 
no relativos a las creaturas, y concluye que es una perfección divina “toda 
aquella que de manera absoluta es mejor ser o tener, que no ser o no tener.”12 
Si bien todos estos atributos pueden ser predicados de la esencia divina de 
modo absoluto, no quita que ellos se puedan encontrar, de otro modo, en 
algunos de los seres creados, como la sabiduría, que puede ser poseída por 
el ser humano, aunque limitadamente. Esto último es lo que le interesa a 

10  Ioannis Duns Scotus, Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri VI-IX, 
680-681.
11  Ioannis Duns Scotus, Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri I-V 
(New York: Franciscan Institute Publications, 1997), 262.
12  Anselmi Cantuariensis, Monologion (Sttutgart: Fromman Verlag, 1968), 28.



112 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

Escoto para incluir a las perfecciones puras como trascendentales.Aunque 
no se encuentren en todos los entes, son indiferentes a la disyunción funda-
mental infinito-finito y por tal motivo son características del ser en cuanto 
tal, aunque por la naturaleza específica de un ente no se las pueda tener, del 
mismo modo que un perro no puede tener sabiduría.

En Quaestiones Quodlibetales 5.2 #31, Escoto se detiene a considerar la 
definición anselmiana de las perfecciones puras y las interpreta como aque-
llas que no implican imitación, al tiempo que detalla dos precisiones que 
a su juicio deben hacerse para comprenderlas correctamente. En primer 
lugar, cuando se dice non ipsum, no hay que entenderlo como la ausencia 
o simple negación de tal propiedad, sino como que es mejor su posesión 
frente a otra que sea incompatible con ella. Por otro lado, cuando se refiere 
a in quocumque, debe tomarse por el supósito y no por la naturaleza, por-
que la naturaleza ‘animal’ puede ser compatible con la propiedad ‘racional’ 
pero no lo es en todo supósito. Para un perro no es una perfección pura la 
racionalidad, porque destruiría su naturaleza, pero para el ser humano sí lo 
es porque para ese supósito es mejor poseerla que no poseerla.13 Como toda 
perfección pura es un atributo anterior a la división del ser en infinito-fini-
to, se concluye que, tomadas en sí mismas, son atributos que no implican 
limitación y por ello se encuentran de modo ilimitado en la esencia divina, 
aunque nuestro conocimiento de ellas se tome desde la experiencia.14 La ac-
tividad causal es una perfección pura que se manifiesta en la producción de 
los posibles por el intelecto divino y en la creación de aquellos que elige la 
voluntad divina, pero también experimentamos ese dinamismo en el mun-
do físico y en nosotros mismos, aunque esto no suceda en todos los entes. 
Se puede concluir de este breve excursus, que no hay una superioridad entre 
el causar por ‘naturaleza’ y el causar ‘libre’, puesto que ambas son modalida-
des de la misma perfección pura.15

2. Características del intelecto humano y su acto propio 

 En los argumentos más importantes de Duns Escoto, es frecuente en-
contrar la referencia a diferentes modos en que distintos agentes actúan 
para conseguir un efecto. Él mismo reconoce que es un tema importante, 
aunque no sea más que una ‘herramienta’ para enfrentar las soluciones ade-
cuadas a los problemas que considera. Ejemplo de esto puede ser la concu-
rrencia de intelecto y voluntad en los actos humanos o incluso la relación 
entre cuerpo y alma. En el apartado anterior hemos establecido el modo 

13  Cfr. Josef Seifert, “A vontade como perfeição pura e a nova concepção não-eudemonísti-
ca do amor segundo Duns Scotus,” Veritas 50/3 (2005): 56-57.
14  Es interesante hacer notar que Escoto no afirma un ser unívoco para Creador y creatu-
ras, sino que es el concepto, o mejor, la ratio de una perfección, la que se abstrae de manera 
unívoca.
15  No hay superioridad de naturaleza ni de perfección, pero puede haber prioridad de 
origen.



113 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

genérico de actuar de todo intelecto, según el modo que Escoto llama ‘natu-
raleza’. Esto quiere decir que todo intelecto elicita su acción necesariamente 
y según todo su poder. Sin embargo, cuando volvemos la mirada sobre el 
intelecto creado, observamos que todo acto de intelección es intencional, se 
refiere a un objeto determinado. Para dar cuenta de esta evidencia, se debe 
comprender el modo específico en que concurren intelecto y objeto.  En este 
apartado analizaremos el modo de concurrencia causal que le asigna Escoto 
al intelecto creado. Además, propondremos una nueva mirada de éste desde 
la unitas ordinis, por la que ambos agentes producen la intelección.

Cuando intervienen al menos dos causas para conseguir un efecto co-
mún, Duns Escoto considera que dicha concurrencia puede darse según un 
orden esencial o accidental entre ellas. En varios lugares de su obra clarifica 
las diferencias entre ambos órdenes de concurrencia causal conforme a tres 
características, en cuanto a las causas esencialmente ordenadas: (a) tienen 
una dependencia mutua para causar el efecto, de tal manera que una pue-
de obrar más que lo propio por virtud de otra, (b) cada una contiene una 
ratio específica para obrar, que se relacionan respecto del efecto en unidad 
de orden, y (c) deben darse de manera simultánea para conseguir el efecto 
ya que la intervención de cada una es necesaria. Por otro lado, las causas 
accidentalmente ordenadas: (a’) una sola es suficiente para causar el efecto, 
(b’) todas las que intervienen poseen una única ratio en su causalidad, (c’) 
cada una tiene perfecta causalidad sin la otra, por lo que no se requiere su 
simultaneidad. Para los fines de nuestro estudio dejaremos de lado las cau-
sas accidentalmente ordenadas, puesto que, como se verá, la intelección es 
un efecto de causas esencialmente ordenadas.

En muchos pasajes diferentes Escoto enseña que hay dos modos gene-
rales en que pueden encontrarse las causas esencialmente ordenadas. En el 
siguiente pasaje de la Lectura, donde explica las diferencias de cada uno: 
“[a] la causa superior mueve a la inferior, y la inferior no tiene la causa-
lidad respecto del efecto a producir sino por la causa superior, de modo 
que no mueve sino porque es movida por la causa superior (…); [b] una es 
más perfecta en el causar que la otra, que es imperfecta, pero la perfecta no 
otorga la causalidad a la causa imperfecta para actuar (…), por lo que una 
no es causa de la causalidad de la otra, sino solo es más perfecta y la otra 
imperfecta.”16

En ambos casos tenemos dos causas que producen un efecto común, 
pero la diferencia radica en el modo de relación que tienen las causas entre 
sí. En este sentido, Guzmán Manzano denomina el modo [a] como ‘orden 
esencial de subordinación’ y el [b] ‘conjunción de causas en orden esen-
cial’.17 Siguiendo con el objetivo de explicar la intelección humana, dejamos 

16  Ioannis Duns Scotus, Lectura in Sententiarum Prol., I dd. 1-7 (Vaticano: Typis Polyglot-
tis Vaticanis, 1960), 367.
17  Cfr. Ignacio Guzmán Manzano, “El principio de causalidad parcial en Escoto,” Antonia-
num 65 (1990): 298-299.



114 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

ahora de lado el caso de subordinación esencial, ya que el acto intelectivo es 
un caso de conjunción esencial de dos causas. A continuación desarrollare-
mos el modo [b], que consiste en la conjunción esencial de causas. Recorde-
mos lo expresado arriba: la diferencia específica consiste en que una causa 
es más perfecta que la otra respecto de la actividad que ejerce. Además, la 
causa imperfecta no recibe su causalidad de la superior, y por ello no hay 
subordinación. También sabemos ya, que son causas parciales, puesto que 
se requiere de ambas actuando simultáneamente para conseguir el efecto 
común.

En Ordinatio I.3 el Doctor Sutil agrega que, “no se encuentra toda la 
causalidad de modo eminente en la causa más perfecta, sino que la causa 
imperfecta algo agrega, de tal manera que el efecto puede ser más perfecto 
por [ser producido por] ambas causas que sólo por la más perfecta.”18 Esta 
afirmación muestra, nuevamente, un aspecto original del pensamiento es-
cotista sobre la causalidad. Es decir, sin negar que ‘el efecto no puede ser 
superior a la causa’ (ya que ambas actúan como una causa total) afirma que 
sí puede serlo tomando su relación con las causas de modo separado, por 
eso aclara que tampoco se encuentra eminentemente en la más perfecta. 
De esta manera se puede hablar propiamente de ‘conjunción’, ya que cada 
agente actúa conforme a su propia naturaleza, como principio activo, en 
cuanto se da la debida approximatio entre ellas, idea que ya apareció en la 
causalidad instrumental.

Para Guzmán Manzano sería preciso “hablar de un conjuntarse ‘extrín-
seco’ de una eficiencia con la otra (…), [y] como quiera que ninguna de las 
eficiencias en cuestión exija de sí la conjunción, si se conjuntan es debido 
al azar o al fortuito.”19 Esta última afirmación nos parece incorrecta si se la 
aplica de modo general, ya que para Escoto los principios activos son dos, 
y uno de ellos se autodetermina pudiendo por sí mismo conjuntarse o con-
juntar agentes activos del modo «naturaleza». Esto es importante, porque la 
aplicación de esta modalidad de orden entre causas es efectuada en muchos 
casos donde interviene la voluntad como causa parcial, a saber, en el caso 
del acto voluntario (Lectura y Reportatio II.25) o en la relación de Dios con 
las voluntades creadas (Lectura y Ordinatio II.34-37.5).

El ejemplo usado para ilustrar este modo [b], es el del padre y la madre 
en la generación de la prole. Siguiendo a Galeno, sostiene que la madre par-
ticipa activamente en la formación del feto al igual que el padre, aunque  
lo hacen según una causalidad diferente conforme a la naturaleza de cada 
uno. El caso elegido es realmente confuso porque ambos agentes eficientes 
son de la misma especie, por tanto, sostener que uno es más perfecto que 
el otro podría justificarse por no poseer otro vocabulario para expresar la 
diferencia real entre ambas causalidades de la misma especie. En todo caso 
la idea es clara, la conjunción de causas en un orden esencial se diferencia 

18  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1954), 294.
19  Guzmán Manzano, “El principio de causalidad …”, 302.



115 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

del modo [a] porque, si bien hay una causa superior y otro inferior, cada 
una actúa en su línea causal propia sin incidir en la causalidad de la otra; sin 
embargo, esa independencia no debe confundirse con un orden accidental 
de causas, ya que la conjunción requiere, como todo orden esencial, simul-
taneidad y diferente naturaleza. Respecto a la característica (a) del orden 
esencial, ‘dependencia mutua’, se debe aclarar que existe respecto del efecto, 
puesto que se requiere per se de ambas para su producción.

En Lectura I.3 aplica este tipo de orden esencial al acto de intelección, 
“así [según conjunción esencial] el alma, o algo de ella, y el objeto concu-
rren para elicitar el acto: pues sólo el alma no es suficiente sin el objeto para 
elicitar el acto, como se ha probado; pero tampoco [es suficiente] el objeto 
sólo, como [también] se ha probado; por lo tanto se requiere de ambos.”20 
Partiendo de lo más general, el Doctor Sutil sostiene que el intelecto hu-
mano posee conocimiento intuitivo y abstractivo. Por el primero se capta 
la existencia actual del objeto, el segundo, en cambio, abstrae la existen-
cia actual pudiendo conocer también lo no existente ahora. La justificación 
del conocer intuitivo, según lo plantea Escoto, se fundamenta en la visión 
beatífica que poseen los bienaventurados, como conocimiento intelectual y 
directo de la esencia divina. Por otro lado, el conocimiento abstractivo es el 
que usamos con más frecuencia, pero necesita de la especie inteligible “en 
que la cosa tiene ser cognoscible, o como en causa que la contiene virtual-
mente en cuanto cognoscible, o como en efecto, esto es, como en especie o 
similitud que contiene representativamente la cosa cuya similitud es.”21

Conforme a lo que nos interesa en este trabajo, podemos decir que am-
bos modos de conocer entran en el análisis, puesto que el objeto es causa 
–junto con el intelecto– del acto de intelección, ya sea mediante una especie 
inteligible o por sí mismo. Sin embargo, aunque en algunos pasajes parece 
admitir que es posible un conocimiento intuitivo pro statu isto, es un tema 
de discusión que no está resuelto por lo que nos atendremos solamente a la 
consideración del conocimiento mediante especies.

El conocimiento abstractivo tiene dos momentos diferenciados de acuer-
do a dos producciones, cada una con sus causas y efectos. Un primer pro-
ceso es el de abstracción, en el que fantasma e intelecto agente causan por 
conjunción la especie inteligible, y así la natura communis de suyo indife-
rente a individuación o universalización, permite la producción del univer-
sal. “[N]o se da des-materialización ni des-individuación. Lo que sí se da, es 
verdadera universalización, ya que la naturaleza común representada en el 
fantasma está dotada solo de indiferencia y por la acción del entendimiento 
agente se produce una nueva forma, la especie inteligible, totalmente uni-
versal o universal en acto.”22 El segundo momento corresponde al acto de 

20  Ioannis Duns Scotus, Lectura in Sententiarum Prol., I dd. 1-7, 368.
21  Ioannis Duns Scotus, Cuestiones Cuodlibetales (Madrid: BAC, 1968), 458.
22  Antonio Pérez-Estévez, “Entendimiento agente y abstracción en Duns Escoto,” Revista 
española de filosofía medieval 9 (2002): 139.



116 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

intelección. La distinción entre ambos procesos –abstracción e intelección– 
le permite a Escoto explicar la diferencia entre el conocimiento habitual y el 
conocimiento actual.23 Una vez producida la especie, queda en la memoria 
intelectual un conocimiento habitual, por el que sabemos algo, aunque no 
nos encontremos actualmente pensando en ello. La actividad propia de in-
telecto y objeto, representado en la especie, hace posible un conocimiento 
actual, es decir, la intelección de algo previamente conocido.

En Ordinatio I.3.3.2, Escoto revisa con cierto detalle seis teorías gnoseo-
lógicas, entre las que se destacan las propuestas de Pedro Olivi y Godofredo 
de Fontaines como extremos opuestos. El primero,“atribuye al alma misma 
toda la actividad respecto de la intelección”24 y el objeto cumple un rol de 
conditio sine qua non, pero sin eficiencia alguna. Esta posición es deficiente, 
por un lado, porque si el objeto es condición necesaria, correspondería a 
un tipo de ‘quinta’ causa que no actúe per se en función del efecto; por otro 
lado, si el alma fuera causa eficiente y sujeto receptor de su actividad, ten-
dría que poseer siempre alguna intelección, pero esto no sucede según lo 
percibimos por nuestra propia experiencia.

Tampoco es concluyente la opinión de Godofredo, quien sostiene “que 
el alma intelectiva, en cuanto es intelectiva, no tiene ninguna actividad res-
pecto de la intelección,”25 puesto que de lo contrario se estaría negando el 
principio omne quod movetur ab alio movetur. Es por eso que, gracias a la 
remoción obrada por el intelecto agente de lo sensible, el objeto mismo por 
su presencia en el fantasma mueve al intelecto posible para causar la inte-
lección. Entre las respuestas que expone Escoto podemos destacar que, si 
todo efecto es inferior a su causa, entonces el fantasma sería más perfecto 
que la intelección y así el intelecto tendría una naturaleza menos noble que 
las facultades orgánicas, lo que no es cierto. Además, no se podría explicar 
la actividad silogística del intelecto ni el origen de las intenciones segundas. 
Por otro lado, Escoto no tiene problema en negar la aplicación universal del 
principio cinemático.26 Al no poder ser causa total de la intelección ni el in-
telecto ni el objeto, se concluye que ambos concurren como causas parciales 
respecto de un efecto común. El Doctor Sutil reconoce que su doctrina no 
es aristotélica sino más bien en la línea de Agustín, aunque ensaya una po-
sible reconciliación con el Estagirita.

El siguiente paso será explicar de qué modo concurren ambos agentes. 
Evidentemente no pueden ser causas ex aequo, porque entonces bastaría 
con una de ellas para causar el efecto, puesto que la otra aportaría solo ‘can-
tidad de eficiencia’ y sería prescindible, lo que ha probado como inapropia-

23  Cfr. Giorgio Pini, “Two models of thinking: Thomas Aquinas and John Duns Scotus 
on occurrent thoughts”, en Intentionality, cognition and mental representation in medieval 
philosophy, ed. Gyula Klima (New York: Fordham University Press, 2015), 95.
24  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 247.
25  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 256.
26  Cfr. Peter King, “Duns Scotus on the reality of self-change”, en Self-motion from Aristotle 
to Newton, eds. Mary L. Gill y James G. Lennox (Princeton: Princeton University Press, 
1994), 227–290.



117 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

do en su evaluación de las teorías precedentes. Pero tampoco concurren 
como causas parciales del tipo subordinación. El intelecto no incide en la 
causalidad del objeto, sino que éste es causa de la intelección por cómo está 
dada la constitución de su propia naturaleza, esto es, un principio activo del 
tipo ‘naturaleza’. Menos aún el intelecto recibe su causalidad del objeto, por-
que como se dijo antes, tiene una naturaleza más noble que el objeto y por 
tanto no puede actuar como un efecto de aquél. De esta manera concluye 
el Doctor Sutil que intelecto y objeto, representado en la especie inteligible, 
concurren como causas eficientes parciales del tipo conjunción, cumplien-
do además las tres características comunes al orden esencial de causas.

El último paso será determinar qué causa es más perfecta y por qué, cues-
tiones a las que le dedica un breve espacio en Ordinatio I.3.3.3 y también se 
pueden encontrar en el texto paralelo de la Lectura. En ambos casos, Duns 
Escoto delimita la cuestión aclarando que se indagará sobre el conocimien-
to que podemos tener de manera natural, es decir, sin una intervención 
divina en el estado de viatores y más específicamente sobre las entidades 
naturales, esto es, excluyendo el caso especial de la visión beatífica.27

Por medio de dos argumentos justifica la superioridad del intelecto sobre 
el objeto, por lo que éste es causa principal o perfecta y el objeto es menos 
principal o inferior. El segundo argumento afirma que “es causa más prin-
cipal aquella que, cuando actúa, la otra causa coopera y no al revés (…). En 
efecto, está en nuestro poder ‘entender’, ya que ‘entendemos cuando quere-
mos’ (De anima, II).”28 Teniendo en cuenta que nuestro conocimiento no es 
solo habitual sino también actual (intermitente podríamos decir), la causa 
principal es la que tiene en su dominio la capacidad de producir un nuevo 
acto de intelección o de detenerlo. El objeto actúa de manera uniforme, es 
decir, siempre produce una intelección determinada por ser principio acti-
vo del modo ‘naturaleza’, por lo tanto, no puede ser la causa principal. Pese a 
ser una forma del tipo ‘naturaleza’, el intelecto es movido por la voluntad, de  
manera tal que su actividad –propiamente necesaria– está regulada por una 
causa libre, que explica a su vez la contingencia del conocimiento actual. El 
rol de la voluntad es inclinar al intelecto, esto es, aproximarlo a una especie 
inteligible para que ambos agentes actúen.29 Este argumento conlleva un 
problema que Escoto reconoce, pero deja en suspenso: ¿por qué, si ambos 
son formas naturales, la voluntad actúa sobre el intelecto más que sobre la 
especie?

El otro argumento sostiene la siguiente tesis: “porque cuando de las cau-
sas ordenadas una está indeterminada a muchos efectos, y es cuasi ilimita-

27  Es evidente que en el caso de la visión beatífica el objeto es más noble que el intelecto.
28  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 333.
29  Aunque esto no sucede en todos los casos, como hace notar Cross, puesto que intelecto 
y objeto pueden activarse automáticamente bajo ciertas circunstancias. Sin embargo, una 
vez dado el acto de intelección, la voluntad puede controlar las subsecuentes intelecciones; 
cfr. Richard Cross, Duns Scotus’s theory of cognition (Oxford: Oxford University Press, 
2014), 134-137.



118 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

da, pero la otra está determinada por su máxima virtud a un [solo] efecto, 
la que es más ilimitada y universal parece ser más perfecta y principal.”30 En 
efecto, el intelecto es una potencia indeterminada, lo que no quiere decir 
pura pasividad en el orden de su causalidad sino que, en el lenguaje escotis-
ta, significa capacidad de producir cualquier acto de entendimiento sobre la 
realidad material, por ello aclara ‘cuasi ilimitada’. Por tanto, la indetermina-
ción le viene dada por sus efectos y no por su capacidad eficiente, es lo que 
llama en otros pasajes un modo de ser en ‘potencia subjetiva’.

Ahora bien, a pesar de ser determinado, el objeto no es determinante de 
la indeterminación del intelecto porque, como se afirmó, no hay incidencia 
entre las causalidades de ambos, “la causa inferior no determina a la causa 
superior ni eficiente ni formalmente en su naturaleza causal, sino que la 
determina así, la causa superior activa indeterminada produce un efecto 
determinado con el concurso de la causa inferior determinada.”31 Por ello, 
el Doctor Sutil pone el acento en considerar al efecto como una realidad 
verdaderamente ‘común’, dónde se unen naturalezas causales diversas. 

Ahora bien, pensamos que no se ha puesto suficiente atención sobre un 
punto especialmente iluminador para la teoría de Escoto: la noción de uni-
tas ordinis. A continuación, la analizaremos a los efectos de comprender el 
tipo de concurrencia causal que poseen tanto el intelecto como el objeto 
en el acto de intelección actual. En Ordinatio I.2.2.4 #403 se presentan las 
especies de unidad, ordenadas según grados de perfección y complejidad 
de estructura. Si las nombramos de menor a mayor obtenemos: (i) unitas 
aggregationis (ii) unitas ordinis (iii) unitas per accidens (iv) unitas compositi 
(v) unitas realis (vi) unitas formalis. Este listado es interesante porque nos 
indica que la unitas ordinis conlleva algo más que los agregados, pero es me-
nor a la que poseen los accidentes con la substancia. Su característica es que 
no hay solo una yuxtaposición de los elementos, sino que mantienen entre 
ellos una unidad que deriva del ordenamiento respecto de un mismo térmi-
no, propio a todos en cuanto conjunto. En el caso de causas esencialmente 
ordenadas este término es el efecto común, que constituye un unum per se.

Si aplicamos esto a nuestro caso, intelecto y objeto son causas cuyo orden 
podemos comprobar desde el acto de intelección, es decir, que no forman 
un todo por yuxtaposición sino en virtud del efecto. Ahora bien, como cada 
causa se encuentra en función no de las otras sino del efecto, y éste depende 
esencialmente de ellas, cada una es causa per se del efecto. Esta especie de 
unidad hace posible que agentes de naturalezas distintas puedan producir 
un mismo efecto, ya que “no es necesario que la causa total, en cuanto abar-
ca todas las causas parciales, tenga una sola naturaleza causal sino en la uni-
dad de orden.”32 Es por ello que cada agente mantiene su propia naturaleza 
causal y sin embargo puede producir un mismo efecto, al decir de Escoto, 

30  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 333.
31  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 325.
32  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 298.



119 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

como una causa total o íntegra.
Pero es más interesante aún considerar la unitas ordinis como de menor 

grado al que tienen los accidentes en el sustrato. Teniendo en cuenta que 
Duns Escoto define las especies inteligibles y la intelección como accidentes 
mentales del tipo cualidad, ¿cómo explicar que intelecto (sustrato) y objeto 
representado en la especie (accidente) concurran con unidad de orden en 
el acto de intelección y no con unidad accidental? Para responder esta pre-
gunta debemos traer a colación la doctrina del esse obiective. En efecto, para 
Escoto todo proceso de abstracción conlleva la producción de una especie 
inteligible que, como accidente, se encuentra en un sujeto, es decir, tiene 
esse subiective. Pero junto con ella hay un atributo intencional que consiste 
en que el objeto se hace presente al intelecto en la especie inteligible. En este 
sentido, el intelecto tiene esse obiective, es decir siempre es acerca de algo, 
tiene un contenido33 aunque aquello que pensemos no exista más. Por lo 
tanto, nos parece adecuado entender la unitas ordinis del siguiente modo: 
el intelecto concurre con el atributo intencional, por el que el objeto tiene 
esse obiective, para la producción de la intelección. Esta última es, a su vez, 
una cualidad mental con un contenido determinado, que no genera una 
nueva forma, sino que consiste en una cualidad-operación que vuelve sobre 
el contenido memorizado en el conocimiento habitual.

La elección de la unidad de orden sobre la unidad accidental se com-
prende también porque las referencias son siempre acerca del «objeto repre-
sentado en la especie» o al «objeto inteligible». Si bien es un tema de debate 
actual,34 lo recién expresado nos conduce a tomar una posición sobre el esse 
obiective en línea reduccionista, ya que aceptar algún tipo de estatus onto-
lógico equivaldría a sostener su inherencia en la inteligencia y por tanto a 
afirmar que la intelección sería fruto de una unidad accidental.

Guzmán Manzano, sin indagar completamente sobre la unidad de or-
den, resume las aportaciones del intelecto y del objeto afirmando que, “la 
intelección, efecto que es una forma absoluta en cuanto es de índole espiri-
tual, depende o pende del entendimiento, porque es espiritual. Pero la in-
telección no solo es forma espiritual, sino que es semejanza del objeto en 
virtud de la cual podemos conocer el objeto. Pues bien, esta semejanza con 
el objeto en cuanto tal no puede provenir del entendimiento, sino que tiene 
que provenir del objeto en cuanto concausa.”35

En el estudio que hace Gilson sobre las posiciones fundamentales de Es-
coto, se detiene en la naturaleza causal de la especie inteligible y asegura que 
ella “no confiere al intelecto ninguna causalidad activa; (…) pero ella está 
en él a título de forma, y es por su causalidad formal que ella determina el 

33  Cfr. Peter King, “Duns Scotus on mental content”, en Duns Scot à Paris: Actes du collo-
que de Paris, eds. Olivier Boulnois, Jean-Luc Solère y Gérard Sondag (Turnhout: Brepols, 
2004), 65 y 73.
34  Cfr. El resumen de las diferentes posiciones presentado en Giorgio Pini, “Scotus on ob-
jetive being,” Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 26 (2015): notas 6 y 7.
35  Guzmán Manzano, “El principio de causalidad …”, 301-302.



120 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

contenido de la intelección.”36 A nuestro juicio, la asignación de causalidad 
formal a la especie inteligible no se deriva acabadamente de los textos, por 
el contrario, en varias oportunidades se dice que ella es ‘motor’, ‘eficiente’ y 
‘eficaz’. Por otro lado, es difícil encuadrar ese tipo de causalidad en el marco 
general de la doctrina escotista, ya que la especie es considerada una «forma 
natural» (en sentido del principio activo «naturaleza») y toda la teoría de 
causalidad parcial tiene como referencia primera a la causa eficiente. Quizás 
se pueda encontrar una solución, si tenemos en cuenta que la aportación 
de contenido está dada por el esse obiective, pero aun así no nos parece que 
podamos obviar la causalidad eficiente.

Hay otra explicación que formula el Doctor Sutil y puede conducir a la 
misma confusión, cuando responde al argumento de que el agente principal 
es quien hace al efecto más semejante a sí mismo, mientras que la intelec-
ción es más semejante al objeto que al intelecto. Para contestar recurre a 
la distinción entre agentes unívocos y equívocos. Un agente obra de modo 
unívoco cuando produce una forma de su misma especie y de manera equí-
voca cuando produce una forma de distinta especie. En este último caso, el 
agente equívoco solo puede producir un efecto que sea menos perfecto que 
él mismo. Y en el caso de múltiples causas, Escoto dice que, “cuando con-
curren dos causas, basta en la más próxima la semejanza formal y en la más 
remota la semejanza virtual o equívoca” –y aplicando esto al caso de la inte-
lección continúa diciendo– “el intelecto se asemeja a la intelección virtual-
mente, y la especie se asemeja a la misma cuasi unívoca y formalmente.”37

Por consiguiente, la objeción se vuelve contra sí misma, ya que es el 
agente próximo –menos perfecto– el que asemeja más formalmente al efec-
to, como lo ejemplifica Escoto con el caso del sol y el padre respecto del hi-
jo.38 Ahora bien, el intelecto es más perfecto porque por su actividad ‘puede 
más’, es decir, hace al efecto más semejante a sí mismo y de una manera más 
eficiente que el objeto. Esto es así porque el agente equívoco posee al efecto 
en grado más eminente que la causa unívoca, puesto que el intelecto “da al 
efecto la forma por la cual se hace más semejante a él equívocamente.”39

La intelección, por ser efecto de la conjunción de dos causas esencial-
mente ordenadas, posee a la vez un atributo equívoco y otro unívoco de la 
causa superior e inferior respectivamente. El intelecto produce en cada inte-
lección una forma del tipo cualidad (efecto equívoco) y el objeto por su na-
turaleza causal propia determina el contenido específico (efecto unívoco). 
No se desprende de este análisis que la especie inteligible concurra como 
causa formal. Escoto se cuida en decir que la intelección como término ‘tie-

36  Etienne Gilson, Juan Duns Escoto (Pamplona: Eunsa, 2007), 540.
37  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 325.
38  Este ejemplo se propone como un caso de subordinación causal. Que Escoto lo utilice 
en su exposición del acto de intelección, no significa que lo considere ahora como una con-
junción de causas, sino que desea ilustrar cómo el efecto es producto de causalidad unívoca 
y equívoca simultáneamente.
39  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 336.



121 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

ne una semejanza’. De todos modos, es evidente que por su eficiencia, la 
naturaleza activa de la especie inteligible es vehículo del contenido formal, 
esto es, del esse obiective.

3. La intelección divina de las posibles creaturas

El análisis de la intelección creada es el puente que permite considerar la 
intelección divina. Escoto considera que son pocas las diferencias que hay 
entre ambas, “no hay diferencia alguna, como parece, entre el intelecto divi-
no y el nuestro, sino que el intelecto divino produce los inteligibles en el ser 
inteligible, mientras que nuestro [intelecto] no los produce primero”.40  En 
este apartado abordaremos el conocimiento divino de las posibles creaturas, 
cuyo esse obiective se vincula con la noción de esse intelligibile.

El primer desafío con que se encuentra la doctrina de las ideas divinas 
consiste en brindar una explicación capaz de compendiar la simplicidad de 
la esencia divina con la pluralidad de ideas, que representan los modos po-
sibles en que ésta puede ser imitada por las creaturas. Ahora bien, esta cues-
tión supone que hay muchas ideas, y requiere fundamentar cuál es la razón 
por la cual, no solamente podemos decir que son distintas de la esencia 
divina, sino también distintas entre sí. Duns Escoto desarrolla su respuesta 
indicando que en todo acto de intelección concurren un intelecto, un objeto 
y una ratio cognoscendi, por lo que a partir de alguno de estos elementos 
debe surgir esa distinción entre las ideas. Sin embargo, el intelecto, consi-
derado como una potencia, no puede ser señalado como la causa de aquella 
distinción, ya que de suyo es indiferente a todo lo que puede ser conocido.

La propuesta de Escoto busca argumentar a favor de un conocimiento 
de las ideas divinas, que en cierta manera es ‘directo’, en cuanto Dios las 
conoce con anterioridad de naturaleza respecto de las relaciones de razón 
que permiten captarlas como imitaciones de su esencia. En este sentido, 
el Doctor Sutil distingue diferentes ‘instantes de naturaleza’ en el conoci-
miento divino, para poder así clarificar que, en un mismo instante eterno, 
haya diferentes objetos de conocimiento y un orden no causal entre ellos, 
lo cual indicaría una anterioridad y posterioridad de naturaleza junto con 
una dependencia de los posteriores respecto de los anteriores. Teniendo en 
cuenta las diferentes formulaciones, podemos resumir cuatro instantes de 
naturaleza en este pseudo-proceso cognoscitivo divino: 1º el intelecto co-
noce la esencia divina bajo razón absoluta; 2º el intelecto divino conoce la 
creatura in esse intelligibili; 3º Dios compara su propia esencia respecto de la 
creatura in esse intelligibili; 4º el intelecto divino conoce la relación de razón 
del instante anterior. No podemos dejar de mencionar dos observaciones: 
por un lado, en muchas oportunidades Escoto describe  el segundo instante 
como el momento en que el intelecto divino ‘produce’ la creatura según su 
ser inteligible, y, por otro, que en la Rep. Par. II.1.2, escrito de 1304-1305, 

40  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 36, 282.



122 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

prefiere la terminología esse intellectus antes que esse intelligibile,41 sin aban-
donar ésta última por completo. A nuestro juicio, ambas cuestiones  están 
conectadas.

La afirmación de que el intelecto divino ‘produce’ la creatura no quiere 
decir que ejerza una causalidad eficiente con efecto real, sino que indica 
una dependencia de lo conocido respecto de la actividad del intelecto y de 
la misma esencia divina, por ello también se refiere a ese acto como ‘prin-
cipiado’ o ‘cuasi principiado’, quitándole el matiz de causalidad transeúnte. 
En efecto, Escoto insiste en aclarar que “en cuanto a su ser conocido una 
piedra no es nada”42 y, sin embargo, también afirma que “inteligir una pie-
dra no es otra cosa que ‘la piedra sea producida según un ser inteligible’.”43 
Ambos enunciados son compatibles, por cuanto afirman que la creatura in 
esse cognito no es otra cosa que el objeto del acto de conocer y, por tanto, no 
cabe la búsqueda de un estatus ontológico ya que, así entendido, el objeto no 
posee de suyo ningún tipo de realidad diferente a la del acto. Más que una 
búsqueda ontológica, el análisis debe ser semántico, puesto que el objeto 
del intelecto se reduce a la intelección misma, es decir, denota la estructura 
específica que posee el acto cuando conoce algo determinado, lo que hoy 
llamaríamos su ‘contenido mental’.44 Por tanto, cuando el intelecto conoce 
una piedra, ella es constituida como objeto de la intelección, no como algo 
distinto al acto sino como consiguiente al mismo y dependiente de él, a esto 
llama Escoto ‘producir la piedra in esse intelligibili’.

Nos interesa traer a colación un texto que no ha sido estudiado por aca-
démicos actuales en el contexto del tema que ahora nos atañe, y que puede 
echar luz a lo que venimos exponiendo. Se trata de la primera cuestión abor-
dada en Ordinatio IV, donde se pregunta si la creatura puede tener alguna 
acción respecto del término de la creación, ya que el tema de la distinción 
primera es determinar la eficacia de los sacramentos, como instrumentos 
para la creación divina de la gracia.

En este texto, Escoto propone una objeción desde Avicena –para quien la 
creatura podría tener incidencia en la creación divina–45 organizada en tres 
pasos. El primero consiste en negar que una acción accidental sea necesaria 
previamente para que el que crea pueda crear. Esto lo hace con la intención 
de bloquear la idea según la cual por medio de la intelección, como acción 
accidental, los ángeles podrían crear algo. En efecto, los accidentes no pue-

41  Cfr. Garreth Smith, “Esse consecutive cognitum: a fourteenth-century theory of divine 
ideas”, en Contemplation and philosophy: scholastic and mystical modes of medieval philo-
sophical thought, ed. Ricardo Hofmeister Pich (Leiden: Brill, 2018), 486-487, n. 34.
42  Ioannis Duns Scotus, “Reportatio Parisiensis I-A.36,” Medioevo 24 (1998): 418. Para un 
estudio detallado cfr. Richard Cross, Duns Scotus’s theory of cognition, 195-199.
43  Ioannis Duns Scotus, Lectura in Sententiarum I, dd. 8-45 (Vaticano: Typis Polyglottis 
Vaticanis, 1966), 452-453.
44  Seguimos la línea de interpretación presentada por Richard Cross, Duns Scotus’s theory 
of cognition, 189-195.
45  Cfr. Ioannis Duns Scotus, Ordinatio IV, dd. 1-7 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 
2008), 27-28.



123 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

den actuar como principios formales en la producción de una substancia 
porque son inferiores a ella, y el efecto no puede ser superior a su causa.

A su respuesta, Escoto propone una instancia basada en un comentario 
de Aristóteles: una casa se construye a partir de la idea que tiene el arqui-
tecto y, en ese caso, la casa real es más perfecta que la casa pensada, porque 
aquella tiene un ser más verdadero que la casa en la idea, donde solo posee 
un ens deminutum. Para refutar esta instancia, el Doctor Sutil nos dice que 
cuando queremos afirmar que algo es más perfecto, debemos distinguir en-
tre aquello que lo es, según un esse simpliciter, de aquello que lo es según 
un esse huiusmodi o secundum quid. A continuación lo aplica al caso que 
ahora nos interesa, “una piedra en la mente divina tiene un ‘ser absoluto’ 
más verdadero y perfecto que una piedra [existiendo] fuera [de él], porque 
el objeto conocido se dice que tiene el ser que tiene la misma cognición”.46 
En este pasaje queda claro que la idea de piedra es el objeto de la operación 
intelectual divina que, según su esse intelligibile propio, describe el conte-
nido informativo de aquel acto. El único ser real allí es el de la intelección 
divina, que es más perfecto que el ser finito de la piedra fuera de su causa. 
Sin embargo, el esse intelligibile no posee el estatus ontológico de un esse 
simpliciter sino de un esse secundum quid, lo que debe entenderse de manera 
reduccionista, ya que indica un modo en que se estructura la intelección, la 
cual sí posee un esse simpliciter.

Escoto completa su respuesta a la instancia diciendo que “sin embargo, 
una piedra en el intelecto divino no tiene un ‘ser’ de piedra más verdadero 
que una piedra [existiendo] fuera [de él], de lo contrario algo intrínseco 
realmente a Dios sería formal y propiamente una piedra.”47 En efecto, el esse 
intelligibile de la piedra, que describe el contenido de la intelección, es me-
nos perfecto que el esse de la piedra que existe fuera de sus causas, porque 
este esse es un esse simpliciter. Ahora bien, la piedra en la mente divina no 
posee un ser formal, al modo que se encuentran ciertos atributos divinos 
como el ser sabio y justo, porque entonces se debería concluir que Dios es 
piedra, pero la intelección sí posee un ser formal y es un verdadero prin-
cipio por el cual las creaturas son captadas como posibles y podrán existir 
una vez que la voluntad divina, como principio ejecutivo, las determine en 
su ser real.

Como dijimos antes, la idea de casa en la mente del arquitecto o la idea de 
piedra en la mente divina son consideradas, según Escoto, como ens demi-
nutum. Con esta noción, quiere significar que las cosas en cuanto conocidas 
conllevan un elemento relacional48 respecto del mismo acto de intelección. 
Para quitarle cualquier compromiso ontológico al ens deminutum, el Doc-
tor Sutil explica que este es un caso de contradictio in adiecto49 y encierra 

46  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio IV, dd. 1-7, 34-35.
47  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio IV, dd. 1-7, 34-35.
48  Cfr. Armand Maurer, “Ens diminutum: a note on its origin and meaning,” Mediaeval 
Studies 12 (1950): 221-222.
49  Con esta explicación Duns Escoto desea rechazar que se interprete el ens deminutum 



124 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

una comparación a un tercero, “lo diminuto no es diminuto respecto a lo 
que disminuye, sino respecto de un tercero, con lo que se lo compara bajo 
la determinación de lo disminuyente.”50 Aplicado al caso que nos ocupa, la 
piedra en la idea es ens deminutum porque, como hemos indicado antes, 
al ser constituida como objeto del acto del intelecto posee una relación de 
dependencia hacia él. Podemos afirmar, entonces, que bajo esta denomi-
nación el Doctor Sutil se refiere, a las ideas divinas en cuanto poseen un 
contenido semántico, que es el fundamento de una relación hacia el acto 
de intelección. De este modo, las ideas según su esse intelligibile o esse cog-
nito, poseen una función de representación intencional y podemos decir 
que imitan en cierta medida a la esencia divina, aunque este conocimiento 
preciso aún no se posea. Escoto propone una analogía para explicar la idea 
de ens deminutum. Si suponemos que el César es aniquilado, su estatua sería 
una representación suya queno indicaría el esse simpliciter del César sino un 
ens deminutum, porque describiría una relación que el modelo del mármol 
posee respecto de la persona del César. Podemos completar esta analogía 
de la siguiente manera, la figura del César es al mármol como el contenido 
mental a la intelección, el contenido mental es un ens deminutum en cuanto 
cumple la función de representar un objeto en el acto de intelección.

Lo que está en juego aquí es la misma noción de ens que maneja Escoto. 
En Quaestiones Quodlibetales III nos ha dejado un texto en el que clarifica 
los tres sentidos diferentes en que puede entenderse ese término: estricta-
mente (aplicado a la substancia, como ser real, absoluto y per se), común-
mente (respecto de la substancia, la cantidad y la cualidad, como ser real y 
absoluto) y comunísimamente, que es el que nos interesa ahora. Dice Es-
coto que ens se entiende, “comunísimamente, en cuanto se extiende a todo 
aquello que no es ‘nada’; y esto puede entenderse de dos maneras: [1] de 
modo más verdadero es nada aquello que incluye contradicción, y solo ello, 
porque excluye todo ser fuera y dentro del intelecto (…); [2] de otro modo 
se dice nada lo que no es ni puede ser fuera de alma. Por lo tanto, ente o 
cosa según el primer modo se toma comunísimamente, y se extiende a todo 
aquello que no incluye contradicción, sea ente de razón (es decir, algo que 
solo tiene ser en el intelecto considerante), sea ente real (es decir, algo que 
tiene entidad fuera de la consideración del intelecto). Este mismo miembro 
de la división se toma en otro sentido, menos comúnmente, por ente que 
tiene o puede tener entidad independientemente del entendimiento.”51

El sentido ‘comunísimo’ del ens se caracteriza por extenderse a todo 
aquello que no es nada. Sin embargo, de acuerdo a cómo entendamos ‘nada’ 
encontramos dos niveles de aplicación: a partir del sentido [1] de ‘nada’, 

desde un punto de vista cuantitativo, como si fuera una entidad con existencia intermedia, 
cfr. Dominik Perler, “What am I thinking about? John Duns Scotus and Peter Aureol on 
intentional objects,” Vivarium 32 (1994): 75.
50  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, dd. 26-48 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 
1963), 284.
51  Ioannis Duns Scotus, Cuestiones Cuodlibetales, 93.



125 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

ens se extiende a los entes de razón y a los entes reales, ya que ninguno de 
ellos implica contradicción. Por otro lado, teniendo en cuenta el sentido [2] 
de ‘nada’, su extensión es menos común porque solamente se atribuye a los 
entes que no dependen de la reflexión del intelecto y que pueden tener exis-
tencia fuera del alma, esto quiere decir que podemos llamar entes tanto a los 
que existen actualmente como a los posibles, es decir aquellos que pueden 
existir, aunque ahora no lo hagan. Es interesante hacer notar que el Doctor 
Sutil hace referencia a la noción de ente que se desprende de esta segunda 
consideración indicando que se trata de entes ‘reales’ porque poseen ‘algún 
tipo de entidad’ con independencia del acto reflejo del intelecto.

Esta noción comunísima de ens es, según Escoto,52 el primer objeto del 
intelecto. Es una noción unívoca, extremadamente abstracta, que señala un 
contenido inteligible mínimo por el cual algo es concebible por un intelec-
to, por ello, su visión del concepto de ens es la de una noción quiditativa.53 
El Doctor Sutil extiende, por tanto, la noción de ente a todo aquello que es 
compatible con la existencia actual. De esta manera, podemos ver la íntima 
conexión que hay entre el esse intelligibile y el esse possibile, ya que todo lo 
que puede ser entendido por el intelecto divino adquiere el matiz de ‘posi-
ble’ al quedar expuesto como objeto de la omnipotencia creadora.54 En este 
sentido, podemos ver que una primera diferencia entre lo posible y lo impo-
sible viene dada por la relación con la existencia actual. Si bien un hombre, 
antes de ser creado, y una quimera no existen, el Doctor Sutil sostiene que el 
primero es no ente porque su causa no le ha puesto en la existencia mientras 
que la segunda es no ente porque su existencia es incompatible con ella.55 
Por otro lado, la diferencia fundamental entre lo posible y lo imposible tiene 
su origen último en el intelecto divino, ya que al constituir las naturalezas 
eidéticas de los creabiles, estos adquieren de suyo la compatibilidad o re-
pugnancia respecto de la existencia actual. Mientras que ‘animal’ y ‘racional’ 
son formalmente compatibles con la existencia actual, la quimera no lo es 
porque sus partes repugnan formalmente entre sí.

Con esto dicho, podemos volver sobre algunas frases que hemos citado 
para comprenderlas mejor. Indicamos más arriba que una piedra, al ser co-
nocida, nihil est secundum rem. En esta frase, debemos tener en cuenta que 
el término res (el cual Escoto utiliza como sinónimo de ens) está tomado 
comúnmente y no comunísimamente, porque lo que allí se quiere sostener 
es que la piedra en cuanto conocida no existe fuera de sus causas sino que 
depende de la intelección, que sí es un absolutum. De todos modos, la pie-
dra in esse cognitum se puede denominar como un ens verdadero aunque 
‘disminuido’, si lo predicamos según su sentido comunísimo. Por otro lado, 

52  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 85-86.
53  Tobias Hoffmann, “Henry of Ghent’s influence on John Duns Scotus’s metaphysics”, en 
A Companion to Henry of Ghent, ed. Gordon A. Wilson (Leiden: Brill 2011) 364-365.
54  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio II, dd. 1-3 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1973), 44.
55  Ioannis Duns Scotus, Reportata I, dd. 1-48; II, dd. 1-11 (Westmead-Franboroug-Hants: 
Gregg International Publishers, 1969), 528-529.



126 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

la noción de esse intelligibile no hay que interpretarla como una especie de 
existencia intermedia entre lo ‘real’ (como independiente de la mente) y lo 
mental (el ente de razón), puesto que no se refiere a una existencia actual 
sino a la noción quidditative de ens, que se puede aplicar a todo aquello que 
es compatible con la existencia, ya sea porque existe actualmente fuera del 
alma o porque es posible que esto suceda. La noción de esse intelligibile, por 
tanto, quiere indicar que hay un contenido informativo que es captado por 
un intelecto y en este sentido Escoto habla de la piedra in esse intelligibili 
como el ‘fundamento’ de una relación respecto de la intelección, que es el 
acto por el cual se constituye. Ese fundamento es el mínimo contenido inte-
lectual que posee la creatura al ser conocida.

En Quaestiones Quodlibetales XIII, Escoto se pregunta si en el acto de 
intelección propio de las creaturas hay un elemento absoluto y un elemento 
relacional. Desarrolla una respuesta en la que todo acto de intelección ac-
tual supone un elemento absoluto, ya que la especie inteligible es una cuali-
dad inherente al intelecto, y dos relaciones, una para justificar el contenido 
específico de cada acto y otra por su función representativa. En efecto, el 
Doctor Sutil sostiene que hay, por un lado, una relación de lo medible/me-
dido a la medida y, por otro, una relación de tendencia o captación de otro 
como a su término.56 Sobre la primera relación, de mensurabilidad, Esco-
to agrega que pertenece al tercer modo de los relativos, según la clasifica-
ción de Aristóteles,57 es decir, a una relación no mutua entre dos extremos.
Aplicado al caso de la intelección creada, esta relación señala que ella es 
lo medido por el objeto como su medida. La mensurabilidad que se da en 
la intelección respecto del objeto conocido, remite a la idea de contenido 
mental que antes señalábamos mediante el esse intelligibile y esse cognitum. 
Por otro lado, la relación de tendencia al término que se fundamenta en la 
intelección creada hace referencia a la semejanza e imitación que el con-
tenido del acto cognoscitivo posee hacia el objeto conocido, el cual se en-
cuentra allí representado. Ambas relaciones logran dar una explicación del 
contenido semántico particular, lo que hasta ahora habíamos analizado en 
términos del esse intelligibile, y también explican la relación intencional del 
conocimiento, que habíamos tratado al indicar el ens deminutum que una 
idea posee en el intelecto.

Ahora bien, si deseamos conducir el análisis formulado para el conocimien-
to intelectual creado hacia la intelección divina, Duns Escoto nos alerta de dos 
cambios fundamentales en esta última respecto de la primera. Por un lado, en 
la relación de tendencia se pueden encontrar dos objetos, uno primero, que 
sería la esencia divina, y otro secundario, que serían las ideas de las posibles 
creaturas. Por otro lado, al indicar la dependencia que un intelecto creado tiene 
respecto del objeto conocido, en la intelección divina la relación de mensura-

56  Cfr. Ioannis Duns Scotus, Cuestiones Cuodlibetales, 459. Ver el detallado análisis en 
Richard Cross, Duns Scotus’s theory of cognition, 153-167.
57  Cfr. Aristóteles, Metafísica, 269-270.



127 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

bilidad, se encuentra invertida.58 La ciencia divina termina como absoluto la 
relación del tercer modo de los relativos que se funda en el objeto conocido por 
ella. Esto es así porque esa relación indica dependencia del objeto a la ciencia 
divina. En efecto, en el primer instante de naturaleza, al conocer la misma esen-
cia divina, no se requiere ninguna relación porque el acto y el objeto son idén-
ticos. Pero aquello que es conocido como objeto secundario no determina a la 
intelección sino que se sigue de ella, por lo que, aunque no sea causado por el 
acto de conocimiento, depende de él en cuanto lo descubre en su especificidad. 
Esto último es resumido por Escoto en Rep. Par. I-A.36 de la siguiente manera, 
“todas las cosas se encuentran en Dios según un ser inteligible objetivamente, 
sin mover al intelecto ni siendo el término primero de su acto, sino solo como 
[objeto] secundario, en cuanto se encuentra incluido virtualmente en el objeto 
primario como su término.”59

Esta última afirmación, que los objetos secundarios se encuentran vir-
tualiter en la esencia divina, ha llevado, incluso a pensadores escotistas de 
la primera hora60, a interpretar que el origen de la inteligibilidad no estaría 
dado por el intelecto divino en el segundo instante de naturaleza, sino que la 
misma esencia divina sería su origen en cuanto contiene en sí y representa 
al intelecto las posibles creaturas. En definitiva, habría una contradicción en 
la doctrina del Doctor Sutil sobre el origen de la inteligibilidad de las ideas 
divinas, puesto que el esse intelligibile sería anterior en naturaleza al esse 
cognitum y no dependería del acto de intelección. Antes de intentar resolver 
esta posible contradicción, veamos qué entiende Escoto cuando sostiene 
que los seres creables están contenidos virtualmente en la esencia divina.

Para explicar que hay una multiplicidad de ideas y, sin embargo, no se 
pierde por ello la simplicidad de la esencia divina, retoma explícitamente 
la noción de continentia unitiva propuesta por el Pseudo-Dionisio61 en De 
divinis nominibus V, “la contención unitiva no es de lo completamente igual, 
de modo que lo enteramente igual se contenga de modo unitivo, ni tampoco 
de lo completamente distinto; por tanto, se requiere unidad y distinción; 
(…) hay contención [unitiva] cuando un sujeto contiene unitivamente al-
gunas cosas, que son como propiedades, así como las propiedades del ente 
no son cosas distintas del mismo ente.”62 El planteo propone que hay una 
continentia unitiva de lo contenido en aquello que lo contiene cuando am-
bos son realmente idénticos y, sin embargo, podemos tener un conocimien-
to distinto de cada uno de los elementos involucrados.

58  Esto ha sido correctamente apuntado por Giorgio Pini, “Scotus on objetive being,” Doc-
umenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 26 (2015): nota 52.
59  Ioannis Duns Scotus, “Reportatio Parisiensis I-A.36”, 404.
60  Cfr. el estudio de Garreth Smith, “The origin of intelligibility according to Duns Scotus, 
William of Alnwick, and Petrus Thomae,” Recherches de Théologie et Philosophie médiévales 
81 (2014): 37-74.
61  Cfr. Dionisio Areopagita, Obras completas (Madrid: BAC, 2007), 59-66.
62  Ioannis Duns Scotus, Reportata II, dd. 12-44; III, dd. 1-35; IV, dd. 1-6 (Westmead-Fran-
boroug-Hants, Gregg International Publishers, 1969), 74b-75a.



128 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

El Doctor Sutil explica que, en tal caso, no hay distinción real entre am-
bos, pero como lo que está contenido mantiene su propia y distinta ratio for-
malis, en tal sentido podemos afirmar que se distingue de lo que lo contie-
ne, como sucede con las propiedades trascendentales del ente. Dice Escoto, 
“esta palabra ‘unitivamente’ incluye toda distinción de lo que está contenido, 
que es suficiente para la unión y, sin embargo, repugna toda composición y 
agregado de cosas distintas; esto no puede darse si no se pone una no-iden-
tidad formal junto con una identidad real.”63 Como se hace manifiesto, lo 
que entra en juego aquí es la distinción formal a parte rei, que Escoto ha 
hecho famosa. En efecto, cuando decimos que un atributo se distingue del 
sujeto que lo contiene y esa distinción no es real, lo que estamos indicando 
es que hay una distinción formal entre ambos. El propósito de la distinción 
formal es el de salvaguardar la objetividad de nuestro conocimiento.64 Por 
ejemplo, cuando definimos al ser humano como un ‘animal racional’, esta-
mos predicando de él tanto la ‘animalidad’ como la ‘racionalidad’ y ambos 
conceptos deben encontrar su fundamento en el ser humano para que sea 
un conocimiento verdadero, aunque aquellas no sean propiedades realmen-
te distintas en él, como dos cosas que existen separadamente. Ahora bien, 
para que nuestros conceptos de ‘animal’ y ‘racional’ sean objetivamente pre-
dicables del ser humano y no sean meramente conceptos de razón, y que, 
además, posean un contenido informativo distinto entre sí, deben encon-
trarse en la cosa misma los fundamentos que permitan al entendimiento 
captar esos aspectos, de tal modo que ellos se dan en lo conocido antes del 
acto del entendimiento, el cual solo los descubre. En este sentido, el Doctor 
Sutil tiende a describir la distinción formal como un tipo de distinción real, 
la más débil de todas. En efecto, leemos en Quaestiones super Metaphysico-
rum VII.19 que “la distinción real posee grados; pues es máxima entre las 
naturalezas y supósitos; media entre las naturalezas y un supósito; mínima 
entre las diversas perfecciones o razones de esas perfecciones que están con-
tenidas unitivamente en una misma naturaleza.”65 

Como es de esperar, hablar de formalidades distintas en un mismo sujeto 
pone en peligro la unidad del mismo, de lo cual Escoto es muy consciente y 
por eso en el texto citado más arriba afirma que lo contenido unitivamente 
no forma ni un compuesto ni un agregado. Retomando la clasificación de 
los distintos tipos de unidad, explicados en el apartado anterior, vemos que 
lo que comparten las especies (i), (ii), (iii) y (iv) es que se dan entre elemen-
tos que podrían, en última instancia, existir con independencia del otro.66 

63  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio IV, dd. 43-49 (Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 
2013), 217.
64  Cfr. Allan Wolter, The trascendentals and their function in the metaphysics of Duns Sco-
tus (New York: Franciscan Institute Publications, 1946), 21-24.
65  Ioannis Duns Scotus, Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri VI-IX, 
370.
66  Esto quiere decir que, tanto en el caso de la substancia y los accidentes como entre la 
materia y la forma, podría darse el caso de un esse independiente del otro, al menos de 



129 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

En un nivel más perfecto se encuentra la unidad de simplicidad, que denota 
una unidad producida por la identidad entre cosas. Escoto introduce aquí 
su doctrina de la distinción formal dando lugar a la (v) unidad real y a la 
(vi) unidad formal. Sólo en la primera de ellas se aplica la distinción formal, 
de tal manera que “dos aspectos de una cosa son formalmente distintos si y 
solo si ambos son (a) realmente idénticos y (b) susceptibles de una defini-
ción independiente del otro,”67 como en el alma humana poseen no identi-
dad formal el alma vegetativa y el alma sensitiva. Por último, la (vi) unidad 
formal es la más estricta identidad entre partes, no solo en la misma cosa 
sino también formalmente.

Si aplicamos todo esto al caso que nos ocupa, podemos concluir en la 
esencia divina se encuentran contenidas como en un sujeto todas las crea-
turas, no en cuanto a su ser sino en cuanto a la razón quiditativa a partir 
de la cual Dios puede darles la existencia. Además, el sujeto es anterior por 
naturaleza a los atributos que están contenidos, y por esto mismo, ellos po-
seen una dependencia hacia él. Sin embargo, hay que puntualizar que esta 
contención unitiva de los creables en la mente divina se da virtualmente y 
no formalmente. En efecto, que una propiedad se encuentre contenida for-
malmente quiere decir que está allí determinando actualmente al sujeto en 
un aspecto específico según su razón quiditativa, por ello ya hemos dicho 
que es posible afirmar que Dios es justo y sabio, pues ambas propiedades 
están formalmente contenidas en la esencia divina. Cuando explica que la 
voluntad se encuentra en Dios formalmente ex natura rei, explica qué signi-
fica esse formaliter diciendo, “que algo esté en otro formalmente, o que esté 
en algo formalmente ‘tal’, significa [ante todo] que no debe estar en ese otro 
en potencia (como el blanco está en potencia en el sustrato [de algo] negro), 
ni virtualmente (como efecto está en una causa o un atributo en un sujeto), 
ni confusamente (como los extremos están en el medio y los componentes 
en una mezcla). Por el contrario, que algo sea ‘formalmente tal’ o simple-
mente ‘formalmente’ en otro significa que está en él actual, determinada y 
distintamente, y según su principio quidditativo, más allá de todo acto de 
cualquier potencia comparativa.”68

Por otro lado, las esencias creables no se encuentran formalmente en la 
esencia divina sino virtualiter, como el efecto se encuentra en la causa, ya 
que contener algo virtualmente significa tener el poder, virtus, de produ-
cir una forma que es de una naturaleza inferior a la de su causa, y en este 
sentido se dice que el efecto se encuentra de manera eminente en la causa. 
Así, el Doctor Sutil logra justificar que mientras Dios es sabio y justo, no 
es, sin embargo, un cuerpo, un hombre o un astro, ya que esos atributos 
no se encuentran formalmente sino virtualmente, en cuanto tiene el poder 

potentia absoluta Dei. No podemos abordar aquí esta cuestión porque nos alejaríamos de 
la intención del presente trabajo.
67  Richard Cross, The physics of Duns Scotus (Oxford: Clarendon Press, 1997), 7-8.
68  Ioannis Duns Scotus, Reportatio I-A, dd. 22-48 (New York: Franciscan Institute Publi-
cations, 2008), 544.



130 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

de crearlos. Incluso en la esencia divina pueden encontrarse virtualmente 
muchos atributos opuestos, como lo blanco y lo negro, puesto que no se 
encuentran actualmente sino como una potencia que está en tensión al acto, 
pero manteniendo su propio rasgo quiditativo. Por esto mismo, se puede 
decir que Dios, en cuanto creador, se encuentra en acto virtual respecto de 
las creaturas y, en él, ellas están en potencia respecto del acto formal, que 
recibirán de la voluntad divina.

Con todos los elementos que hemos desarrollado, pensamos que esta-
mos en condiciones de comprender un poco mejor cuál es el origen de la 
inteligibilidad de las ideas en la mente divina. Ya ha quedado claro que to-
dos los creables se encuentran contenidos virtualmente en la esencia divi-
na, cada uno según su propia razón formal pero identificados realmente 
con ella. Por tanto, si por ‘inteligibilidad’ entendemos la capacidad de cada 
posible creatura en ser entendida, su origen se encuentra en la misma esen-
cia divina, la cual es su ratio cognoscendi y representa las quididades de las 
cosas creables al intelecto divino. En apoyo de esto tenemos un interesante 
texto en Ordinatio I.3 donde describe lo que es tener conocimiento ‘vir-
tual’, “llamo ‘virtual’ al conocimiento cuando algo se entiende en otra cosa, 
como parte de lo primero que se entiende, pero no como lo primero que se 
entiende en sí mismo. Por ejemplo, cuando entendemos ‘hombre’ entende-
mos en hombre también ‘animal’ como parte de lo comprendido (pero no 
como lo comprendido primero, o como el todo que es el término del acto 
de comprender). A esto se le llama muy apropiadamente ‘lo que se entiende 
virtualmente’, ya que está lo suficientemente cerca de lo que realmente se 
entiende. Esto sólo podría comprenderse con más actualidad si se compren-
diera a través de un acto de comprensión propio, del que sería el primer y 
último término completo.”69 Este pasaje puede aplicarse al segundo instante 
de naturaleza que hemos descrito anteriormente. Dios, al conocer su propia 
esencia en el primer instante, puede descubrir en un segundo momento las 
diferentes creaturas posibles, como aspectos de la infinita perfección divi-
na, cada una con una inteligibilidad propia, pero no conocidas mediante 
un acto de intelección particular sino en el único acto cognoscitivo eterno 
como diferentes aspectos de la infinita perfección divina.

A nuestro juicio, que Duns Escoto hable de ‘producción’ de la piedra 
según un esse intelligibile, no debe entenderse como que es el intelecto di-
vino quien origina, mediante su acto, la inteligibilidad de la cosa, sino que, 
más bien, con esa expresión se refiere a la intelección de la cosa en su espe-
cificidad, es decir, en cuanto se diferencia de la esencia divina o, dicho de 
otra manera, la captación que el intelecto realiza de las posibles esencias 
concretas que puede crear. En esta línea, hemos mostrado que la expresión 
esse intelligibile debe ser despojada de cualquier compromiso ontológico y 
causal, ya que indica el contenido mental del acto cognoscitivo, en el caso 
que nos ha ocupado, la intelección divina.

69  Ioannis Duns Scotus, Ordinatio I, d. 3, 60.



131 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

Conclusión

 Para finalizar, podemos resumir las principales características de la teo-
ría gnoseológica que hemos analizado en este trabajo. El primer rasgo esen-
cial consiste en la consideración que formula el Doctor Sutil sobre el mismo 
intelecto, entendido como una perfección pura. Retomando y reinterpre-
tando la posición aristotélica sobre la distinción entre potencias racionales e 
irracionales, afirma que el intelecto actúa como una potencia irracional, en 
la medida que su actividad se desarrolla por una determinación intrínseca 
a actuar todo lo que puede desde sí, en la medida que no se vea impedida 
por factores externos. Esta necesidad de actuar se concreta, en este caso, en 
la elicitación de la intelección en la medida que se presente ante la facultad 
un objeto específico.

 En relación al intelecto humano y divino, se destaca la preocupación en 
diferenciar el acto de su contenido. Mientras en el intelecto humano cada 
acto de intelección posee un ser de tipo cualitativo en el cual se encuentra 
un ser objetivo que describe su estructura y remite a la cosa conocida, en 
el intelecto divino el ser inteligible de cada posible creatura se ‘produce’ 
mediante un solo acto infinitamente perfecto , al descubrirse ese contenido 
quidditativo en su misma esencia. Por otro lado, la gran diferencia entre 
ambos radica en el hecho de que en el conocimiento humano el objeto mide 
el acto cognoscitivo y por ello este depende de aquél, mientras que en el co-
nocimiento divino es el acto mismo, en un segundo instante de naturaleza, 
el que mide al objeto. En este sentido, el conocimiento divino es ‘anterior’ 
al conocimiento humano, en la medida que a partir de él la voluntad divina 
determinará en el ser las creaturas factuales, y serán ellas en sus naturalezas 
las que hagan depender nuestro conocimiento de la obra divina.   



132 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

Bibliografía

Anselmi Cantuariensis, Monologion. Sttutgart: Fromman Verlag, 1968.
Aristóteles, Física. Madrid: Gredos, 1995.
--- Metafísica. Madrid: Gredos, 1970.
Cross, Richard. The physics of Duns Scotus. Oxford: Clarendon Press, 

1997.
--- Duns Scotus’s theory of cognition. Oxford: Oxford University Press, 

2014.
Dionisio Areopagita, Obras completas. Madrid: BAC, 2007.
Duns Scotus, Ioannis. Cuestiones Cuodlibetales. Madrid: BAC, 1968.
--- Lectura in Sententiarum Prol., I dd. 1-7. Vaticano: Typis Polyglottis 

Vaticanis, 1960.
--- Lectura in Sententiarum I, dd. 8-45. Vaticano: Typis Polyglottis Vati-

canis, 1966.
--- Ordinatio I, dd. 1-2. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1950.
--- Ordinatio I, d. 3. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1954.
--- Ordinatio I, dd. 26-48. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1963.
--- Ordinatio II, dd. 1-3. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 1973.
--- Ordinatio IV, dd. 1-7. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 2008.
--- Ordinatio IV, dd. 43-49. Vaticano: Typis Polyglottis Vaticanis, 2013.
--- Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri VI-IX. New 

York: Franciscan Institute Publications, 1997.
--- Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Libri I-V. New 

York: Franciscan Institute Publications, 1997.
--- “Reportatio Parisiensis I-A.36.” Medioevo 24 (1998): 395-453. 
--- Reportatio I-A, dd. 22-48. New York: Franciscan Institute Publica-

tions, 2008.
--- Reportata I, dd. 1-48; II, dd. 1-11. Westmead-Franboroug-Hants: Gre-

gg International Publishers, 1969.
--- Reportata II, dd. 12-44; III, dd. 1-35; IV, dd. 1-6. Westmead-Franbo-

roug-Hants, Gregg International Publishers, 1969.
Gilson, Etienne. Juan Duns Escoto. Pamplona: Eunsa, 2007.
Guzmán Manzano, Ignacio. “El principio de causalidad parcial en Esco-

to.” Antonianum 65 (1990): 290-311.
Hoffmann, Tobias. “Henry of Ghent’s influence on John Duns Scotus’s 

metaphysics.” En A Companion to Henry of Ghent, editado por Gor-
don A. Wilson, 337–367. Leiden: Brill, 2011.

--- “The distinction between nature and will in Duns Scotus.” Archives 
d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Âge 66 (1999): 189-224.

King, Peter. “Duns Scotus on mental content.” En Duns Scot à Paris: Ac-
tes du colloque de Paris, editado por Olivier Boulnois, Jean-Luc Solère 
y Gérard Sondag, 65-88. Turnhout: Brepols, 2004.

--- “Duns Scotus on the reality of self-change.” En Self-motion from Aris-
totle to Newton, editado por Mary L. Gill y James G. Lennox, 227–290. 



133 

ALGUNOS ASPECTOS SOBRE EL INTELECTO HUMANO Y DIVINO DESDE LA PERSPECTIVA DE JUAN DUNS ESCOTO

Princeton: Princeton University Press, 1994.
Maurer, Armand. “Ens diminutum: a note on its origin and meaning.” 

Mediaeval Studies 12 (1950): 216-222.
Pérez-Estévez, Antonio. “Entendimiento agente y abstracción en Duns 

Escoto.” Revista española de filosofía medieval 9 (2002): 125-146.
Perler, Dominik. “What am I thinking about? John Duns Scotus and Pe-

ter Aureol on intentional objects.” Vivarium 32 (1994): 72-89.
Pini, Giorgio. “Scotus on objetive being.” Documenti e studi sulla tradi-

zione filosofica medievale 26 (2015): 81-103.
--- “Two models of thinking: Thomas Aquinas and John Duns Scotus on 

occurrent thoughts.” En Intentionality, cognition and mental represen-
tation in medieval philosophy, editado por Gyula Klima, 81-103. New 
York: Fordham University Press, 2015.

Seifert, Josef. “A vontade como perfeição pura e a nova concepção 
não-eudemonística do amor segundo Duns Scotus.” Veritas 50/3 
(2005): 51-84.

Smith, Garreth. “Esse consecutive cognitum: a fourteenth-century 
theory of divine ideas.” En Contemplation and philosophy: scholastic 
and mystical modes of medieval philosophical thought, editado por Ri-
cardo Hofmeister Pich, 477–527. Leiden: Brill, 2018.

--- “The origin of intelligibility according to Duns Scotus, William of 
Alnwick, and Petrus Thomae.” Recherches de Théologie et Philosophie 
médiévales 81 (2014): 37-74.

Wolter, Allan. The trascendentals and their function in the metaphysics of 
Duns Scotus. New York: Franciscan Institute Publications, 1946.




