






NOTAS SOBRE ELDERECHO
EN EL IUSNATURALISMO





EDUARDOMARTÍN QUINTANA

NOTAS SOBRE
ELDERECHO

EN EL
IUSNATURALISMO

Editorial de la Universidad Católica Argentina



EDITORIAL
DE LAUNIVERSIDAD
CATÓLICAARGENTINA

FUNDACIÓN UNIVERSIDAD CATÓLICAARGENTINA
A. M. de Justo 1400 • P.B., Contrafrente • (C1107AAZ)
Tel./Fax 4338-0277 • educa@uca.edu.ar
Buenos Aires, julio de 2013

ISBN 978-987-620-237-4

Miembro de:

Queda hecho el depósito que previene la Ley 11.723
Printed in Argentina - Impreso en la Argentina

Quintana, Eduardo M.
Notas sobre el derecho en el ius naturalismo. - 2a ed. -

Buenos Aires : Educa, 2013.
201 p. ; 21x15 cm.

ISBN 978-987-620-237-4

1. Derecho Natural. I. Título.
CDD 340.112



INTRODUCCIÓN
ACLARATORIA

Agradezco y me alegra que Educa publique esta segunda
edición de Notas sobre el derecho en el iusnaturalismo. Respec-
to de la versión anterior, solo se ha agregado un capítulo (el
actual tercero), pero se han efectuado las siguientes modificacio-
nes: a) se ha agregado el punto 4.4 al capítulo primero sobre el
concepto de derecho en el iusnaturalismo; b) se ha rehecho el
actual capítulo sexto, sobre los fundamentos del derecho; c) se ha
agregado el método jurídico moderno al ahora capítulo octavo.

Pedagógicamente, los tres primero capítulos componen
una unidad conceptual, ya que el derecho integra la definición
de justicia. El cuarto aborda el siempre complejo tema de las
relaciones entre derecho y moral, y es conveniente su lectura a
continuación de los anteriores. El quinto es un análisis de la
misma temática afrontada por el profesor de París, Michel
Villey, la cual, no obstante tiene facetas muy discutibles, resul-
ta interesante para conocer el pensamiento de dicho autor. El
sexto trata del fundamento del derecho y cierra toda una uni-
dad temática formada con los anteriores. El séptimo y octavo
desarrollan la perspectiva gnoseológica y metodológica, propia
de todo conocimiento científico.

Mi agradecimiento también a todos los que se han animado
a introducirse en estas páginas que, si bien modestas, tratan



temas de Filosofía del Derecho, por cierto problemáticos. Espero
que al menos algunas les sean de provecho.

El autor
Buenos Aires, 1º de febrero de 2013

8 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



CAPÍTULO I
ELCONCEPTO DE DERECHO
EN EL IUSNATURALISMO

(Etimología y analogía del término derecho)

En la búsqueda del concepto de derecho seguiremos dos
caminos. Uno de ellos es el de la definición nominal, o sea, el
significado del “nombre o término” derecho, y para ello es útil
recurrir a la etimología que estudia el origen y desarrollo de la
significación. El segundo es la definición real que expresa la
esencia misma del concepto.

1. Etimología del término derecho

Como ya lo sostenía Platón, la misión del nombre es expre-
sar la verdad esencial de las cosas, pues éstas tienen una natura-
leza que hace que sean sas y no otras. El análisis del nombre pro-
porciona la significación originaria que sucesivas generaciones
han dado a las cosas y por ello su estudio no es el de un concepto
desgajado de la realidad ya que, por el contrario, el nombre está
cargado de sentido experiencial. Como dice Lachance, “el nom-
bre es producto de la experiencia acumulada. Siendo la palabra
del hombre el intérprete de su pensamiento y la exteriorización
de la impresión que recibe de las cosas, se sigue que el nombre



dado a los objetos por todo un tronco de generaciones está literal-
mente lleno de significación. Atestigua una manera continua de
concebirlos. y así puede comprenderse que sea, el nombre, como
el umbral de la ciencia.”

1.1. Etimología latina

El latín es la raíz común de las lenguas denominadas “ro-
mances”, que se gestaron luego de las invasiones de los pueblos
bárbaros que ocuparon Europa, entre ellas la lengua castellana. Sin
embargo, el término “derecho” no proviene de una raíz latina que
significara alguna entidad jurídica sino que según unas opiniones
deriva del participio pasivo (directum, dirigido) del verbo dirigere,
dirigir, compuesto de la partícula di y el verbo regere, regir, gober-
nar.1 Para otros, deriva de derectum, que significa totalmente recto
y que significaría que el fiel de la balanza está completamente
recto por pesar igual los dos platillos.2 Esta denominación referida
a lo recto (camino recto, o derecho), aplicable primero a las cosas
físicas, habría pasado luego a asumir una significación moral por
semejanza: recta o derecha es la acción humana buena.

Para otros como Urdanoz, derecho proviene de una lengua
aria o indogermánica, cuyo origen es la raíz sánscrita “rgu”, que
significa lo recto o derecho en sentido físico y moral y de esta
manera nos encontrarnos con los términos “derecho”, “diritto”,
“right”, “recht”.

Si bien derecho en sentido jurídico no se deriva entonces del
latín, otros términos de esta lengua han pasado casi inalterados al

10 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

1 COROMINAS, J. y PASCUAL, J. A.: Diccionario crítico etimológico cas-
tellano e hispánico, Madrid, Gredos, 1989.

2 HERVADA, Javier: Lecciones de Filosofía del Derecho, Pamplona,
Eunsa, págs. 187-88.



castellano, como justicia, jurídico, juzgar, etcétera, y por tanto es
preciso buscar entre ellos cuál es el que corresponde a nuestro
actual derecho. Esta palabra es “ius”. En efecto, en latín “iusti-
tia” se deriva de “ius” por ser esta última raíz de la primera. Se-
gún expone Urdanoz, “ius” deriva de dos raíces sánscritas. Una
de ellas es “yu” que significa vínculo, obligación, de donde se
derivan también “iugum” y “iugare”: yugo. Otra es la raíz “yho”
significando lo proveniente de la divinidad, lo sagrado y de
donde procede “Iu-pater” pues Júpiter era el Dios de dioses
según la etimología romana que sigue a la griega y también de la
misma raíz se deriva “iurare” o juramento, que implica “palabra
empeñada frente a los dioses”.

De aquí se desprende claramente el sentido religioso que
tenía la palabra derecho: vinculación, sagrado, juramento divino.
Posteriormente, se realiza la distinción entre el “ius” y el “fas”,
reservándose el carácter de divino y sagrado para este último,
que significaba entonces el derecho de contenido divino, aplicán-
dose el ius a la esfera de las relaciones profanas o políticas.

De acuerdo con lo expuesto, el ius era la vinculación entre
los hombres que podía ser exigida en razón de justicia divina o
humana. El ius no es subjetivo, sino objetivo es la cosa justa.
Ahora bien, la justicia es una virtud y como todas se especifica
por su objeto. Éste es lo justo y por ello Aristóteles dice: “todos
convienen en dar el nombre de justicia al hábito con el que obran
cosas ‘ustas’; estas últimas son precisamente los derechos”. Por
ello, ius no es “lex” ni “potestas”, es la misma cosa justa.

1.2. Etimología griega

Como lo hace notar Graneris, es en Grecia donde con mayor
propiedad y exactitud se define al derecho como lo justo median-
te un neutro substantivado: “to dikaion”, o sea, la “cosa justa”,
diferenciándola de la norma, o sea, el “nomos”. “To dikaion”,

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 11



juntamente con “dike”, o sea, justicia, derivan de la raíz “deik”.
Por su parte, Aristóteles hace referencia al adverbio “dika”, que
implica lo dividido en dos, o sea, dividido en dos partes iguales,
que es el equivalente a lo igual o medido, pues cada parte es
igual a la otra.

Esta etimología se remonta a los orígenes de la tradición
helénica, ya que Dike era la diosa encargada de los repartos o sea
de administrar justicia entre los hombres, tal como nos relata
Hesíodo en su Teogonía. Es célebre el consejo del poeta a los
hombres en “Los trabajos y los días”: “¡Oh! Perses, retén en tu
ánimo esta advertencia; escucha la justicia y olvida la violencia.
He aquí la ley que Zeus ha prescripto para los hombres: que los
peces, las fieras, las aves de rapiña se devoren entre sí, puesto
que entre ellos no existe la Justicia; pero que ésta viva entre los
hombres, porque es para ellos el mejor de los dones que han reci-
bido de Zeus.”

Este sentido compensador de la justicia, y también retributivo,
es continuado por los trágicos, aunque su significado excede el
plano de los individuos para proyectarse cósmicamente. Así, Es-
quilo hará decir a sus personajes: “¡Oh, poderosas Parcas!, cúm-
plase lo que es justo, con ayuda de Zeus. La justicia reclama su
deuda y grita con voz formidable; acuda la fuerza, ¡a la fuerza! la
Justicia a la Justicia: ¡Oh, dioses, que se ejecute vuestra justa sen-
tencia!”; “La santa hija de Zeus, respirando odio mortal contra
nuestros enemigos, tomó de la mano al vengador y le guió en la
pelea. Razón tenemos los mortales para darle el nombre de justi-
cia.”

Una interpretación vulgar concluiría que la Justicia significa
simplemente el castigo del culpable, o sea, la compensación por
el daño causado. Sin embargo, el sentido es más profundo, pues
para el pensamiento griego, aún prefilosófico, toda la realidad
integra un “cosmos”, o sea, un todo bellamente ordenado en el
que cada parte ocupa el lugar que le corresponde y ejecuta la fun-
ción que le es propia. De este cosmos participa también el hom-

12 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



bre, quien es a su vez un “microcosmos”, debiendo trasladar a la
polis el orden de toda la realidad. Por tanto, cualquier falta contra
el orden, o sea, la violación a los repartos, debía ser reparada, a
veces por quien no era el culpable.

Quizás en quien más claramente aparece el sentido cósmico
de la justicia como equilibrio de toda la realidad es en el preso-
crático Anaximandro, quien en un breve pasaje afirma: “Donde
tuvo lo que es su origen, allí es preciso que retorne en su caída,
de acuerdo con las determinaciones del destino. Las cosas deben
pagar unas a otras el castigo y pena de acuerdo con la sentencia
del tiempo”. Según este pensamiento, cada parte del cosmos
tiene lo suyo, que es lo justo, pues le ha sido atribuido por la ley
universal de justicia, y en la medida que acrecienta su haber en
desmedro de otra parte, esta misma ley se ocupa de que pague su
pena.

Así, como fruto de su larga tradición, Grecia legará a su
máximo filósofo, Aristóteles, el sentido preciso del “to dikaion”:
“lo justo será lo igual o equitativo”; “puesto que lo igual consiste
en un justo medio, habrá que decir también lo mismo de justo”.
Para que tenga efecto son necesarias dos personas y dos objetos
en relación con los cuales existe; “lo justo es de alguna manera
una proporción [...] la proporción es, pues, la igualdad de las rela-
ciones entre términos en número de cuatro por lo menos”; “una
parte del derecho político es de origen natural y la otra se apoya
en la ley”. De esta breve recorrida etimológica se concluye que el
derecho es siempre objetivo, pero no en el sentido contemporáneo
de “ley” sino el suyo propio como cosa perteneciente a su titular.

2. La analogía y el término derecho

2.1. Precedentemente hemos efectuado un análisis nominal
del término derecho; ahora efectuaremos un análisis del concep-
to para arribar a la definición real que exprese su esencia.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 13



Con el término derecho históricamente se han significado
una pluralidad de realidades: derecho es lo justo o suyo de cada
uno pues es el objeto de justicia; la norma jurídica; la facultad
subjetiva; el arte de discernir lo justo; la ciencia jurídica; el tribu-
nal de justicia y el orden social justo. Resulta evidente entonces
que la palabra “derecho” es semánticamente polisémica. Pero
con mayor precisión desde una perspectiva filosófica, “derecho”
es un término análogo, o sea, que puede predicarse de entidades
semejantes entre sí.

2.2. Origen y desarrollo de la doctrina de la analogía

La palabra “analogía” es de origen matemático; expresaba
tanto una simple proporción aritmética como también una igual-
dad de proporción, o sea, una proporcionalidad continua o dis-
continua. Luego Aristóteles la empleará en el orden ontológico
(la realidad del ser) y hará uso de ella tanto en la Metafísica
como en la Ética. Posteriormente, en su decurso histórico, la
analogía será utilizada en la Edad Media primeramente en un
sentido lógico, pero luego los filósofos árabes y más tarde la
escolástica volverán a aplicar la ontología especialmente a la
Metafísica.

La doctrina de la analogía

Como queda dicho, la analogía tiene aplicación lógica y
ontológica (real). En cuanto a la primera, los términos o palabras,
que son la expresión oral o escrita de un concepto, pueden ser
unívocos, equívocos y análogos. El término unívoco designa
muchos entes idénticos esencialmente entre sí, por ejemplo
“hombre” respecto a todos los individuos de la especie. Equívo-
co es el término que designa entes totalmente distintos entre sí y
sin relación alguna entre ellos, por ejemplo “gato” referido al

14 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



animal y a la herramienta. Por último, el término análogo es el
que designa entes esencialmente distintos entre sí pero a su vez
semejantes y relacionados por una cierta similitud, como el tér-
mino “sano” referido al viviente y al clima.

La analogía expresa una conformidad, una semejanza, una
proporción o conveniencia entre términos o entre conceptos y
esto es así pues los entes reales (expresados por el concepto y el
término) también son análogos. Aquí entramos en el fundamento
de la doctrina de la analogía, ya que la lógica tiene su fuente en
la realidad.

2.3. Clases de analogía

La analogía se refiere entonces propia y esencialmente a los
entes, pues son éstos los que denotan una semejanza que puede
ser de diverso tipo, dando lugar a dos clases de analogía: de pro-
porcionalidad y de atribución (se advierte que existe otra subdivi-
sión que no se introduce aquí dada la índole del tema).

2.3.1. Analogía de proporcionalidad: se realiza cuando la
razón análoga se encuentra intrínseca y propiamente en todos los
entes. En estos casos existe entre todos ellos una igualdad de tipo
proporcional, o sea que, si bien cada uno tiene notas distintas a
los demás, el mutuo comportamiento de las notas de cada uno de
ellos es el mismo en todos.3 Un ejemplo de este tipo lo constitu-
ye el término “visión”, que puede aplicarse a la visión sensible y
a la visión intelectual. Así, la “visión” sensitiva es al sentido de la
vista como la “visión” intelectual es a la inteligencia.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 15

3 MILLÁN PUELLES, Antonio: Fundamentos de Filosofía, Madrid, Rialp,
1996, págs. 492-95.



2.3.2. Analogía de atribución: la razón análoga se encuentra
realizada en forma perfecta y completa solo en un ente que
comunica a otros la semejanza en forma real o solo denominati-
vamente (comunica solo el nombre). El primero se llama “analo-
gado principal” y los restantes, “analogados menores o deriva-
dos”.

2.4. La analogía y el orden jurídico

2.4.1. Algunas doctrinas iusfilosóficas como el positivismo
asumen una concepción reduccionista del derecho, o sea, lo en-
tienden como término unívoco, pues mediante él se designan las
normas o un conjunto de normas. Por el contrario, para el iusna-
turalismo, el término derecho es análogo, o sea, designa enti-
dades esencialmente distintas pero semejantes entre sí. Aplican-
do ahora la doctrina de la analogía al derecho nos sale al paso un
primer interrogante cuya respuesta condiciona toda la perspecti-
va del orden jurídico: a) ¿el término derecho puede ser predica-
do por igual a todas las realidades jurídicas (analogía de propor-
ción) o hay alguna que propiamente asume la plenitud de la
significación y por participación la comunica a otras, o sea, que
tiene primacía sobre ellas? (analogía de atribución); b) en caso
de que se opte por la segunda alternativa, la cuestión reside en
resolver a cuál de esas realidades le corresponde dicha primacía.

2.4.2. Solución a los interrogantes: prioridad del fin sobre
los medios

Remitiéndonos a la experiencia, advertimos que la actividad
jurídica no es teorética o contemplativa, no consiste en ideas o
sistemas de ideas; tampoco es un quehacer técnico utilitario. Per-
tenece a la praxis, o sea, al ámbito de las conductas humanas.

Siendo así, es preciso remitirse a la noción de fin, pues todo
agente obra por un fin que es el término u objeto perseguido me-

16 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



diante la acción. El fin es el primer principio en el orden de la
intención, pues para que el agente obre es preciso que conozca
primero algo que lo mueva a obrar, o sea, el objeto final hacia el
cual dirige su tendencia.

Los tres elementos más importantes que estructuran el orden
jurídico son las normas, las facultades del sujeto (ya sea una per-
sona, asociaciones intermedias o la sociedad entera) y por último
aquello a lo que se tiende mediante ambos. En esta breve des-
cripción ya se encuentra implícito el fin buscado. El orden jurídi-
co tiene como fin último o extrínseco el bien común social. Pero
el fin inmediato o intrínseco del orden jurídico es el reparto de lo
que corresponde a cada uno de estos sujetos (ya sea individual o
comunitariamente): los derechos, o sea, “lo suyo de cada uno” o
“lo justo”. Las leyes tienen este fin y las facultades subjetivas
nacen a partir de lo que corresponde a su titular: lo justo. Por lo
tanto, las leyes y las facultades subjetivas son medios respecto a
los derechos que representan su fin.

En consecuencia, si hay una realidad que tiene primacía
sobre las restantes, nos encontramos ante una analogía de atribu-
ción, pues hay un analogado principal al cual las otras entidades
le están subordinadas. De acuerdo con lo expuesto, por razón del
fin, el analogado principal del término derecho es lo justo, que
es sinónimo también de lo suyo de cada uno, que es lo que pro-
piamente designamos con la palabra derecho, o sea, el objeto de
la justicia.

3. Concepción iusnaturalista clásica del derecho
como lo justo

3.1. Transcribiremos primero algunos téxtos clásicos donde
se encuentran las notas principales que caracterizan al derecho
como lo justo.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 17



3.2. Aristóteles (en griego, derecho se denomina to dikaion
y aquí es traducido como “lo justo”).

“Puesto que lo injusto no respeta la igualdad y puesto
que la injusticia se confunde con la desigualdad, es evidente
que hay un justo medio en lo que concierne a la desigual-
dad. Este justo medio es la igualdad. En los actos que con-
notan un más y un menos hay lugar para un justo medio. Si,
pues, lo injusto es lo desigual o falto de equidad, lo justo
será lo igual o equitativo. No es necesario razonar esto para
hacerlo evidente. Ahora bien: puesto que lo igual consiste en
un justo medio, habrá que decir también lo mismo de la
justo. Lo igual supone, al menos, dos términos. Es, pues,
necesario que lo justo, que es a la vez término medio y equi-
dad o igualdad, tenga relación, a la vez, con un objeto y con
varias personas. En la medida en que es justo medio supone
algunos términos que son el más y el menos; en la medida
en que es igual, supone dos personas; en la medida en que es
justo, supone personas de un determinado género. Necesa-
riamente, lo justo implica, por lo menos, cuatro términos o
elementos. Para que tenga efecto, son necesarias dos perso-
nas y dos objetos, en relación con los cuales existe. Lo
mismo habrá que decir de la igualdad o equidad si se exa-
minan las personas y las cosas” (Ética a Nicómaco, Libro
V, cap. 3, 1131 a).

“Ahora bien: lo igual es intermedio entre lo más y lo
menos, según la proporcionalidad aritmética. Por esto, el
griego se sirve de la palabra “dikaion”, porque la partición
se ha hecho en dos partes iguales “dika”; es como si se dije-
ra partido en dos: “dikaion”; y la palabra juez, “dikastes”,
el que parte en dos” (Ética a Nicómaco, Libro V, cap. 4,
1132 b).

18 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



3.3. Tomás de Aquino

“Si el derecho es el objeto de la Justicia”.
“Lo propio de la justicia, entre las demás virtudes, es

ordenar (o regir) al hombre en las cosas relativas a otro.
Implica, en efecto, cierta igualdad, como su propio nombre
evidencia; en el lenguaje vulgar se dice que las cosas que se
igualan se “ajustan”. Y la igualdad se establece en relación
con otro. En cambio, las demás virtudes perfeccionan al
hombre solamente en aquellas cosas que le conciernen en sí
mismo. Así, pues, lo que es recto en los actos de las demás
virtudes, aquello a que tiende la virtud como a su objeto pro-
pio, no se determina sino en relación al agente. En cambio,
lo recto en el acto de justicia, aun hecha abstracción del
agente, se constituye en atención a otro sujeto, puesto que
en nuestras obras se llama justo lo que según alguna igual-
dad corresponde a otro: por ejemplo, la remuneración debi-
da por un servicio prestado.

En consecuencia, se da el nombre de justo a aquello
que realizando la rectitud de la justicia, es el término del
acto de ésta, aun sin tener en cuenta cómo lo ejecuta el
agente, mientras que en las demás virtudes no se califica
algo de recto sino en atención a cómo el agente lo hace. De
ahí que, de un modo especial y a diferencia de las demás
virtudes, se determina por sí mismo el objeto de la justicia y
es llamado lo justo. Tal es el derecho. Luego es evidente que
el derecho es el objeto de la justicia.

Es frecuente que los nombres hayan sido desviados de
su primitiva asignación, para significar otras cosas. El nom-
bre de “medicina”, por ejemplo, se usó primeramente para
designar el medicamento que se aplica al enfermo para
curarle; después pasó a significar el arte de curar. Así tam-
bién este vocablo “derecho” originariamente se empleó para

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 19



significar la misma cosa justa. Pero más tarde se derivó a
denominar el arte con que se discierne qué es lo justo; des-
pués, a designar el lugar donde se otorga el derecho, como
cuando se dice que alguien “comparece en derecho”; final-
mente es llamada también derecho la sentencia dada por
aquel a cuyo ministerio pertenece administrar justicia.

Así como de las obras externas que se realizan por el
arte preexiste en la mente del artista cierta idea que es la
regla del arte, así también la razón determina lo justo de un
acto conforme a una idea preexistente en el entendimiento
como cierta regla de prudencia. Y ésta, si se formula por
escrito, recibe el nombre de ley [...] y de ahí que la ley no
sea el derecho mismo, propiamente hablando, sino cierta
razón del derecho (Suma Teológica, “Tratado de la Justicia”,
2-2, 57, 1).

4. Interpretaciones iusnaturalistas contemporáneas
sobre el concepto de derecho

Conforme lo expuesto en el punto anterior, el término dere-
cho es análogo. Siguiendo la tradición de los autores clásicos que
han sentado las bases del realismo iusfilosófico, principalmente
Aristóteles y Tomás de Aquino, para el iusnaturalismo contempo-
ráneo los términos “derecho”, “lo justo” o “lo suyo de cada uno”
son sinónimos. A su vez, en todos ellos el “derecho” se halla ínti-
mamente vinculado con “la justicia”. Pero a partir de estas nocio-
nes comunes, las interpretaciones iusnaturalistas contemporáneas
difieren en distintos matices sobre la diferencia específica que
caracteriza al derecho.

Haremos una breve síntesis de las posiciones principales y
al final se efectuará un balance del enriquecedor aporte de los
autores citados y una interpretación personal a partir de los textos
clásicos.

20 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



Las concepciones más comunes del derecho pueden resu-
mirse en las siguientes:

1. El derecho como conducta justa.
2. El derecho como proporción objetiva entre las cosas y

como arte de discernir lo justo.
3. El derecho como objeto o término de una relación justa

4.1. El derecho como conducta justa

4.1.1. A partir de la década de 1970 ha tenido en nuestro
país una extensa difusión la obra del filósofo polaco Georges
Kalinowsky, cuya obra principal está dedicada a la lógica, espe-
cialmente a la lógica normativa y deóntica. Desde allí ha abor-
dado la filosofía práctica, filosofía del Derecho y también meta-
física.

Para Kalinowski el derecho es lo que fue para Aristóteles to
dikaion, lo justo, e interpreta que el filósofo griego con ese con-
cepto designa lo que es justo entendido como una acción citando
un párrafo de la Ética a Nicómaco: “si el hombre injusto es
inigual y si por otra parte, la noción de injusticia corresponde a la
inigualdad, salta a los ojos que existe también un cierto medio
por relación a lo inigual y éste es precisamente lo igual; porque
en toda acción donde hay de más y de menos, hay tambien lo
igual”. Por su parte, Tomás de Aquino veía al derecho como el
objeto de la justicia porque lo consideraba “una cierta obra ade-
cuada a otro según un cierto modo de igualdad” (II-II, 57, 1c et
2c). El derecho es una obra “recta”, “adecuada”, “ajustada”; es
un acto no en el sentido de una actio sino de un actum. Ambos
autores piensan no en una cosa, en un objeto considerado en sí
mismo sin referencia a un agente y a su comportamiento respec-
to a otro, sino en la acción por la cual el hombre que la realiza
entra en una relación determinada con otro hombre. Es la que

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 21



iguala o no una cierta medida y es por ello justa o injusta...
Tomás de Aquino vio en el derecho al objeto de la justicia, por-
que lo consideraba “una cierta obra adecuada a otro según un
cierto modo de igualdad”. Y agrega luego otro argumento decisi-
vo para la prueba de esta afirmación: si el derecho es el objeto de
la justicia, no puede consistir sino en una acción, ya que los obje-
tos de la virtudes son o acciones o pasiones; quedando excluidas
por principio las pasiones como objeto de la justicia, éste debe
consistir en acciones.4

Reafirmando su tesis, el filósofo polaco aclara que se dice
“justo” en lugar de “acción justa” por antonomasia. Porque lo
justo es un valor que solo los actos humanos pueden poseer. No
hay entonces cosas (objetos) justas sin referencia implícita (cuan-
do no explícita) a un comportamiento humano. Mil francos toma-
dos en sí mismos nunca son ni justos ni injustos, pero pueden
constituir un justo precio o un justo salario en tanto objeto de una
entrega pasada, presente o futura, de una suma de dinero por un
hombre a otro. Es por esto que el término “opus” (II-II, 57, 2 res-
pondeo) debe ser traducido conforme al sentido del verbo “ope-
rari” (trabajar, practicar, producir) por “acción” o uno de sus
sinónimos. Es imposible no ver a la justicia como una propiedad
de la acción humana que cumple ciertas condiciones bien deter-
minadas (II-II, 57-1 respondeo).5

22 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

4 KALINOWSKI, Georges: Concepto, fundamento y concreción del dere-
cho, Buenos Aires, Abeledo Perrot, 1982, pág. 19. Archives de Philosophie
du Droit, nº VIII, París, Sirey, 1963. KALINOWSKI, George: “Sur l’emploi
métonymique du term ius et sur la muabilité du droit natural selon Aristote”,
en A.P.D., nº 18, Sirey, 1973, págs. 331-339. Citado por MASSINI CORREAS,
Carlos I.: “La concepción analógica del derecho según Georges Kalinowski”,
Prudentia Iuris, nº 16, agosto 1985, pág. 82.

5 KALINOWSKI, G.: ob. cit., en primer término, en nota nº 13, págs. 66-67.



4.1.2. Para el iusfilósofo mendocino Carlos I. Massini Co-
rreas, también el término “derecho” en su significación más pro-
pia se refiere a la conducta jurídica, es decir a la conducta hu-
mana referida a otro sujeto jurídico, objetivamente debida y en
principio coercible. Funda su tésis en los siguientes argumentos:

a) histórico-etimológico: en Grecia, originariamente este
término hacía referencia a determinadas acciones humanas. Así
el vocablo to dikaion significaba “lo justo”, “lo conforme a la
regla” o “lo normal”: es claro que en estos casos, el objeto de-
signado era una conducta humana. Aristóteles se pregunta a qué
clase de acciones se refiere (consisten) la justicia y la injusticia,
tomando como punto de partida el que todos están de acuerdo
en llamar justicia a la disposición en virtud de la cual los hom-
bres practican lo que es justo (to dikaion). En Roma, el término
ius tenía una significación muy amplia, referida a muy diversas
realidades dentro del ámbito de lo jurídico, mientras que el
adjetivo sustantivado iustum significaba “lo justo” o “lo debi-
do”, por oposición a iniuria, que hacía referencia a la conducta
contraria a las leyes, a la afrenta a otro, al obrar opuesto a la
justicia.

b) filosófico: “derecho” éticamente es lo contrario de “en-
tuerto” o torcido. Ambos pertenecen –por una conocida regla
lógica– al mismo género de realidades; por lo tanto, siendo evi-
dente que “entuerto” pertenece al género de “conducta humana”,
el derecho ha necesariamente de estar incluido en él y consistir
–primariamente– en una clase de conducta humana. Es decir que
desde la estricta perspectiva del uso habitual del lenguaje jurídi-
co, es posible argumentar seriamente en favor de la centralidad
de la significación de “derecho” como referido a la conducta hu-
mana. Añade Massini que la realidad jurídica debe considerarse
en cuanto realidad práctica, o sea, en cuanto ordenada en toda su
multiplicidad y complejidad, a la perfección de un ámbito del
obrar humano social. En consecuencia, al pertenecer el derecho

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 23



al ámbito de la práctica, aquello que resultará más propiamente
“derecho”, aquello de las múltiples realidades jurídicas que reali-
zará de modo más pleno la “derechura” y a la que podrá aplicarse
de modo más propio la denominación de “derecho” habrá de ser
la acción o conducta jurídica.6

4.2. El derecho como proporción objetiva entre las cosas y como
arte de discernir lo justo

Ambas tesis pertenecen al profesor de la Universidad de
París, Michel Villey, cuya presencia en los ámbitos iusfilosóficos
provocó una renovación profunda de todas las perspectivas hasta
entonces vigentes y obligó a una nueva reflexión sobre las inter-
pretaciones de los autores clásicos. Precisamente éste es el leit
motiv de Villey: el subjetivismo y el iusnaturalismo racionalista
opacaron la auténtica visión de Aristóteles y Tomás de Aquino
desfigurando el realismo clásico. Inicialmente es un estudioso del
Derecho Romano y de la Historia de la Filosofía, y su preocupa-
ción por el sentido del ius lo lleva posteriormente a la Filosofía
del Derecho, pero profundizando siempre los aspectos históricos
desde los que funda sus conclusiones. Una de las características
de Villey es su actitud crítica respecto a la metamorfosis operada
sobre el concepto de derecho desde finales de la edad media y
comienzos de la modernidad, aún en las corrientes iusnaturalis-
tas, según las cuales aquel queda reducido a la facultad subjetiva
o la ley.

4.2.1. Retomando las nociones del to dikaion aristotélico y la
ipsa res iusta tomista, sostiene que el derecho en su significación

24 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

6 MASSINI CORREAS, Carlos I.: Filosofía del Derecho, Buenos Aires,
Abeledo-Perrot, 1994, págs. 34-37.



más importante se nos presenta como una cosa provista de una
existencia propia que el jurista busca, estudia, en torno a la cual
parece gravitar su oficio. Cosa que no nos resulta fácil de definir.
La aportación más original de la doctrina del Derecho de Aristóte-
les es precisamente el análisis de un segundo término usado en el
lenguaje griego, pariente pero distinto del término “justicia”: to
dikaion, cuya mejor traducción francesa es le droit (lo derecho);
los romanos de la época clásica lo tradujeron por jus. En el libro
quinto de la Ética (de Aristóteles) se habla más frecuentemente de
Derecho (to dikaion) que de justicia (dikaiosunê).7

a) To dikaion: un objeto en forma neutra
Establecida la distinción entre Derecho y Justicia, y desde

una perspectiva jurídica otorgando prioridad al primero, precisa
el concepto de derecho como “un objeto en forma neutra”: La pa-
labra dikaion es un neutro y un neutro sustantivado (to dikaion),
lo mismo que en latín la palabra justum, muy próxima a jus.
Fonéticamente, en francés el neutro no se distingue del masculi-
no y por otra parte, apenas se usa. Existe una gran diferencia
entre el carácter de estas tres lenguas. El griego nos ayuda a per-
cibir una distinción fundamental: la que existe entre el hecho de
ser una mujer o un hombre justos (dikaios), tener la virtud de la
justicia y por otra parte, la de realizar la cosa justa (to dikaion).8

El jus “objeto de la justicia” es una “cosa”, una realidad, una
realidad justa (res justa), esa realidad inherente al cuerpo político
que es en él justa relación de los bienes y cosas repartidas entre
los ciudadanos... el jus es una proportio.9

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 25

7 VILLEY, Michel: Compendio de Filosofía del Derecho, Pamplona,
Eunsa, 1979, tomo I, pág. 83.

8 Ibídem, pág. 84.
9 Ibídem, págs. 139-140.



b) To dikaion: justo medio en las cosas
Otra faceta más que Aristóteles atribuye al to dikaion es la

de justo medio (meson). El justo medio, que es también el Dere-
cho (dikaion), ofrece según el análisis de Aristóteles (el comenta-
rio de Santo Tomás subraya especialmente este punto), una sin-
gularidad notable: no se sitúa en el sujeto; está “en las cosas”, en
lo real, en la realidad externa (medium rei). El derecho (to
dikaion) es un objeto; es, por ejemplo, mi parte de impuestos
sobre la renta que debo pagar o que he pagado y que no debe ser
ni excesiva ni insuficiente. Si por tanto, el Derecho es un medio,
es un justo medio objetivo “en las cosas”, in re.10

La misión del Derecho no es que el individuo sea justo, ni
vigilar la virtud del individuo; ni siquiera regular su conducta.
Nada le importa al jurista que subjetivamente yo sea honesto y
lleno de buenas intenciones hacia las finanzas públicas; unica-
mente le importa que pague mi impuesto; y todavía con más pre-
cisión (ahí reside la misión de la ciencia del Derecho): le impor-
ta definir la parte de impuesto que me corresponde pagar.11

c) To dikaion: relación proporcional en la justicia particular
Aristóteles hace un minucioso análisis del dikaion. Distin-

gue en él diversos atributos. El Derecho consiste en una relación;
es un fenómeno social. “Mi dikaion –escribe Aristóteles en su
Ética– es el bien de otro”. El to dikaion es una proporción (que
nosotros consideramos buena) entre cosas repartidas entre perso-
nas; un proporcional (término neutro), un analogon. Podemos
decir que el Derecho consiste en una igualdad, en un igual (ison).
Una proporción en la repartición de los bienes entre los miem-
bros de un grupo es, pues, la esencia del Derecho, aun cuando
esta definición sorprenda a la mentalidad de hoy y parezca difícil

26 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

10 Ibídem, pág. 86.
11 Ibídem, pág. 87.



de asimilar. El dikaion no se concibe en el sentido riguroso de
este término más que en la justicia particular, sobre la cual versa
principalmente el estudio de Aristóteles. Solo la justicia particu-
lar presenta esta singularidad: buscar un fin objetivo, la igualdad
o la armonía en la repartición de los bienes inherentes al cuerpo
político, significado por el término neutro to dikaion.12

d) To dikaion: no es una conducta
El derecho propiamente dicho no mantiene una relación

inmediata con la praxis, no mira a dirigir conductas, dice lo que
es o lo que será.13 El jurista no tiene por función ser un director
de las conciencias; no le corresponde dirigir las acciones huma-
nas ni hacer a los hombres más virtuosos (esto sería propio de la
virtud de la justicia): esto sería el papel de la ley; el jurista no es
un distribuidor o un realizador de reglas de conductas.14 Por lo
tanto, para Villey la conducta es el objeto propio de la moral y no
del conocimiento jurídico.

4.2.2. Según Villey, en su segunda acepción, el Derecho es
el arte jurídico de descubrir lo justo en las relaciones sociales;
este arte requiere una metodología especial, totalmente diversa al
legalismo deductivista de común usanza a partir de la moderni-
dad. Por lo tanto, el término ius significa también el arte median-
te el cual está determinada esa buena proporción entre las cosas.
El jurista extrae el derecho natural de la observación de las cosas
(consideratio rei), es decir, de las relaciones sociales.15 Pone es-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 27

12 Ibídem, págs. 87-89.
13 VILLEY, Michel: Método, fuentes y lenguaje jurídicos, Buenos Aires,

Ghersi, 1978, cap. V: “Sobre el indicativo en el derecho”.
14 Ibídem, pág. 140, nota 16.
15 VILLEY, Michel: El derecho: perspectiva griega, judía y cristiana,

Buenos Aires, Ghersi, 1978, págs. 62-63.



pecial enfásis en excluir de esta metodología cualquier referencia
a la ley ntural. Para él, al método racionalista que pretende dedu-
cir la justicia de los principios de la razón subjetiva se opone el
método clásico que la busca fuera de nosotros mismos, en el
mundo de las relaciones sociales.

4.3. El derecho como objeto o término de una relación justa

Si bien las dos interpretaciones anteriores se inscriben en el
marco de la filosofía clásica, consideramos más completa la cate-
gorización del derecho como el objeto, o sea, el término o finali-
dad de una relación de justicia. Para el iusfilósofo Louis Lachan-
ce, el derecho es lo que es debido a alguien según una relación de
igualdad o, en otros términos, la relación de igualdad en virtud de
la cual un objeto está ordenado a una persona y por lo que se
torna suya propia.

La palabra que designa al derecho es “to dikaion”, lo justo,
que expresa dos cosas. Ante todo implica una relación: pues de
una cosa no se dice que es justa con relación a sí misma, sino por
comparación con otra por la cual se mide, se conmesura... En se-
gundo lugar, el hecho de que “dikaion” sea un derivado de
“dika”, revela que el objeto medido, del que se trata, es un inter-
mediario. La palabra “dika” es un adverbio que indica la idea de
partición. Luego, una partición es, por lo menos, entre dos. La
palabra derecho, señala Aristóteles, significaba tanto la medida
de lo que se parte entre muchos como la atribución a cada uno de
lo que le corresponde por sus condiciones... En consecuencia se
percibe que por su significación original, la palabra derecho tra-
duce una demarcación, entre muchos, de lo que es justo.16

28 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

16 LACHANCE, Louis: El concepto de derecho en Aristóteles y Santo
Tomás, Buenos Aires, s. e., 1953.



2. Para Hervada, derecho es aquella cosa que, estando atri-
buída a un sujeto, que es su titular, es debida a éste, en virtud de
una deuda en sentido estricto. Lo suyo y su derecho son términos
equivalentes; el derecho de cada uno es lo suyo. Lo que da la
acción justa es una cosa, aquello que pertenece al titular por
una relación de atribución. Y lo que el arte del jurista determina
es esa cosa. También aquí el término usado no puede ser más
general y omnicomprensivo: cosa. ¿Por qué esa buscada genera-
lidad, a la vez que omnicomprensión? Porque lo que puede cons-
tituirse en derecho es muy vario: materia inerte –fundos, casas,
objetos de arte, dinero, máquinas, etc.–, semovientes o animales,
cosas incorporales –funciones, cargos– y aun personas (el hijo,
la esposa, etc.). Cualquier ente que pueda estar atribuido a un
titular –según la multiplicidad de formas de atribución y perte-
nencia posibles– constituye lo suyo del dicho titular.

Precisamente por su índole omnicomprensiva, la palabra
cosa abarca cuanto es capaz de constituirse en derecho, lo mismo
si se trata de cosas corporales que incorporales. Efectivamente,
ambos tipos de cosas son capaces de estar atribuidas a un titular,
siendo, por consiguiente, suyas, su derecho. Así pues, lo suyo
comprende lo mismo cosas corporales que incorporales. Ejem-
plos de las primeras pueden ser un fundo, una cantidad de dinero,
etc. Ejemplos de las segundas pueden ser un cargo o función, un
poder o una facultad de hacer. Lo suyo, es decir, el derecho, se
extiende a cosas tan dispares como un semoviente, la vida o la
integridad física, la libertad de la conciencia, una actividad o ac-
ción humana como el trabajo, un servicio o prestación, etc. Todo
lo que es capaz de atribución en exclusiva y, por ende, capaz de
constituirse como lo suyo de un titular es objeto de la justicia, si
entra dentro de las relaciones intersubjetivas, esto es, entre distin-
tos sujetos.17

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 29

17 HERVADA Javier: ob. cit.



Es correcta la referencia a la relación, pues todo derecho
implica necesariamente dos entidades relacionadas entre sí y
también que el derecho es una igualdad proporcional, ya que
está determinada por la calidad del título que posea el sujeto del
derecho.

Para que exista un derecho se requiere, primero, una atribu-
ción de una cosa valiosa o bien a un sujeto por la que pasa a ser
“suya propia”, estableciéndose así una relación entre el sujeto y
la cosa denominada de “suidad” (suya propia) cuyo origen radi-
ca en un fundamento natural o positivo. Mediante esta atribución,
la cosa pertenece a su titular. Pero mientras no exista alteridad o
sea relación con otro, no hay juridicidad y por tanto no corres-
ponde hablar propiamente de derecho.

Por lo tanto, lo que formalmente determina a que esa cosa
suya sea derecho es que la relación entre la cosa y su titular por
la cual ella le es debida sea seguida por una relación de alteridad
con otro que deba realizar un acto de justicia precisamente por-
que le es debida. Como expresa Hervada, la cosa solo es derecho
en una relación de alteridad, cuando hay dos sujetos, de los cua-
les uno es su titular o acreedor y otro es deudor. Sin esta alteridad
no hay derecho, lo que pone de relieve que la relación de suidad,
que puede darse sin alteridad, por ejemplo, Robinson Crusoe, no
es la constitutiva del derecho aunque sea fundante de éste.18

Por lo tanto, el derecho es una relación entre una persona y
una cosa que le pertenece porque le ha sido atribuida por un
título cuyo fundamento puede ser natural o positivo y que en una
relación de alteridad le es debida por otro sujeto que debe reali-
zar un acto de justicia.

Podemos generalizar esta noción, que está circunscripta a
cada relación de justicia en particular, a una perspectiva comuni-
taria abarcadora de toda la sociedad y, en consecuencia, desde

30 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

18 Ídem.



este punto de vista, derecho es el conjunto de los bienes objeto
de relaciones sociales de justicia y que por ello le son debidos a
sus titulares.

4.4. Derecho/derechos como “bien/bienes jurídicamente
tutelados”

Es por todos conocida la frase de Aristóteles en el libro I de
su Ética a Nicómaco: “Todo arte y toda investigación e igual-
mente toda acción y libre elección parecen tender a algún bien;
por eso se ha manifestado con razón, que el bien es aquello hacia
lo que todas las cosas tienden”.19 El marco preceptivo en que se
desarrolla la filosofía clásica está signado por el concepto de
bien, ya que, atento al carácter operativo del viviente –en este
caso, el viviente humano–, lo primero conocido por la razón
práctica es el bien, puesto que todo agente obra por un fin, el cual
tiene esta naturaleza. Por tanto, el primer principio operativo se
funda en el bien. Asimismo, la relación tendencial entre el hom-
bre y las cosas de su entorno también está enmarcada por su
naturaleza de “buenas” y necesariamente practicables.20

El bien, en conformidad con la razón, es el objeto de la acti-
vidad humana. Ahora bien, las distintas acciones, al igual que las
virtudes, se especifican por sus objetos, ya que los bienes a lograr
son diferentes unos de otros. Lo que distingue el acto de justicia
de los actos de otras virtudes es la medida especial que está dada
por alteridad y la igualdad.21

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 31

19 ARISTÓTELES: Ética a Nicómaco, Madrid, Aguilar, 1973, libro I, 1094 a.
20 SANTO TOMÁS DE AQUINO, Suma Teológica, Madrid, BAC, 1964, 1-2,

94, 2
21 La plenitud humana solo se realiza por su inmersión en el entramado

social, desde la familia a la polis. Así se ha dicho: “Esta inevitable coexisten-



Pero además es necesario especificar la perspectiva episte-
mológica en la que se desarrollan las presentes reflexiones, o
sea, la juridicidad, ya que uno es el plano del ser en cuanto ser
y, en consecuencia, del bien en cuanto inherente al ser. Por
tanto, una cosa es afirmar “la vida, la paternidad, la filiación, la
propiedad, la asociación, entre tantas otras cosas, son bienes” y
otra “la vida, la paternidad, la filiación, la propiedad, la asocia-
ción, entre tantas otras cosas, son bienes jurídicos y por tanto
son derechos”, pues para arribar a esta última conclusión debe-
mos añadir las diferencias específicas que delimitan lógicamen-
te el concepto a definir. Los bienes jurídicos no son cualquier
tipo de bien, sino aquellos indispensables para la existencia y
desarrollo armonioso de la sociedad, por lo que merecen pro-
tección normativa social.

El derecho implica una doble relación: primariamente, entre
una persona y un bien que le pertenece, porque le ha sido atribui-
do por un título cuyo fundamento puede ser natural o positivo; en
segundo lugar, esta potencialidad jurídica se actualiza en una
relación posterior, que denominamos “de alteridad”, pues el bien
debe ser respetado por otro u otros sujetos que deben realizar un
acto de justicia. Se puede generalizar esta noción, que está cir-
cunscripta a cada relación de justicia en particular, en una pers-
pectiva comunitaria abarcadora de toda la sociedad. En conse-
cuencia, desde este punto de vista, “derecho” es el conjunto de
los bienes objeto de relaciones sociales de justicia por el cual
ellas les son debidas a sus titulares.

32 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

cialidad en la realización de los bienes propiamente humanos, es la que hace
necesaria la existencia de toda la trama de derechos y deberes que ordena el
intercambio de prestaciones que es preciso para la existencia y buena vida en
la comunidad política”. COTTA, Sergio: “La coexistencialidad ontológica como
fundamento del derecho”, Persona y Derecho 9, Pamplona, Universidad de
Navarra, 1982.



Como conclusión, corresponde afirmar que el derecho es el
bien debido a otro conforme una relación de igualdad. A partir de
esta proposición adhiero a un célebre párrafo de Giuseppe Grane-
ris en el que expone que la disociación del objeto y el sujeto es lo
que permite a Tomás de Aquino identificar indiferentemente el
derecho a veces con la res (cosa), con el opus (obra) o con la
actio (acción). Usa los tres términos como sinónimos, porque
también el opus y aun la actio tomadas en su exterioridad resul-
tan res.22 Puede explicarse así una frase de Josef Pieper que pare-
ce ininteligible fuera del marco de lo aquí expuesto: “El concepto
de derecho, de lo debido, es una noción hasta tal punto radical y
primaria que no se deja reducir a ninguna otra que le fuese ante-
rior y de la cual pudiera ser derivada”.23 En consecuencia, el
mejor camino para entender la noción de “derecho” es asumir las
palabras con que el autor de la Suma delimitó su concepto: ipsa
res iusta, o sea, “el derecho es la misma cosa justa”; ius sive ius-
tum, “el derecho o también lo justo” o id quod alteri debetur,
“aquello que se debe a otro”, y la más paradigmática, ius est
obiectum iustitiae, “el derecho es el objeto (o término) del acto
de justicia”.

5. Características

De acuerdo con este concepto, el derecho presenta las si-
guientes características: es a) un bien o valor, b) que se funda en
un título natural o positivo; c) objeto de una relación de justicia;
d) que por ello implica un débito y e) una igualdad.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 33

22 GRANERIS, Giuseppe: Contribución tomista a la Filosofía del Dere-
cho, Buenos Aires, Eudeba, 1973, pág. 22.

23 PIEPER, Josef: Las virtudes fundamentales, Madrid, Rialp, 1988, pág.
91.



a) Es un bien o valor. El derecho es lo que corresponde a
cada sujeto en cuanto es para éste y para la sociedad un bien, una
entidad valiosa que merece protección, más allá de la bondad
interior o moral de ese sujeto. Ahondaremos más adelante la
noción de bien, pero cabe decir aquí que los bienes jurídicos no
son cualquier tipo de bienes sino aquellos indispensables para la
existencia y desarrollo armonioso de la sociedad, y que por ello
merecen la protección normativa.

b) Requiere un título. Es aquello por lo cual la cosa está
atribuida a un sujeto. Como expresa Hervada, puede ser título
todo aquello que es capaz de producir la atribución de las cosas
y por lo tanto contiene un poder o dominio en acto.24 Hay un
título en virtud del cual se debe algo, y un título correlativo y
opuesto en virtud del cual alguien merece como acreedor ese
“algo”. El título jurídico es, por lo tanto, una cierta cualidad o
investidura jurídica en virtud de la cual alguien ocupa una posi-
ción relativa en una determinada situación jurídica o relación.25

c) Es una relación entre el sujeto titular y la cosa que es
suya, pero a la vez la juridicidad implica otra relación provenien-
te de la alteridad, o sea, otro sujeto distinto al que actúa, que
debe realizar el acto de justicia otorgando el derecho. Conviene
detenerse en el análisis de esta nota, pues pertenece a la esencia
del derecho. Corresponde describir ampliamente la relación
como la ordenación de una cosa a otra: “ordo unius ad alius”. Se
trata de algo que no conviene de una manera aislada a ningún ser,
sino que afecta a su propio sujeto en tanto que hay otra entidad
con la que ésta mantiene algún vínculo.26 Aristóteles define la re-
lación expresando que llamamos “relativa” a una cosa cuando se

34 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

24 Ibídem, pág. 217.
25 LAMAS, Félix: La experiencia jurídica, Buenos Aires, Instituto de

Estudios Filosóficos Santo Tomás de Aquino, 1991.
26 MILLÁN PUELLES, Antonio: ob. cit, pág. 510.



dice que ella existe de ese modo porque existe en dependencia de
otra cosa y también porque su existencia está referida o relacio-
nada con algo de alguna manera.

La relación establece un vínculo que es orden entre diversas
entidades; este orden puede ser lógico (de razón) o real. Según la
doctrina realista, el derecho no se identifica con la norma, que es
producto de la razón, sino que existe en la realidad; por eso es
una relación del segundo tipo de los nombrados.

En esta relación están comprendidas no solo las acciones
humanas sino también las cosas a las que ellas se dirigen, e inclu-
ye las relaciones entre las cosas cuando hay un interés jurídico de
alguien respecto a ellas. Por tanto, entre los diversos modos de
relación, el derecho se incluye entre las relaciones de cantidad,
pues es “lo igual”, pero, como se dirá al tratar de la igualdad co-
mo característica del derecho, la cantidad no debe entenderse
solo materialmente.

Esta nota significa también que el derecho es “objetivo”
pues, si bien puede “estar” en el sujeto (como la dignidad o el
honor), no se confunde con él. Por eso podemos decir que es
objetivo aun respecto al sujeto. El objeto de las restantes virtu-
des cardinales (prudencia, fortaleza y templanza) se determina
con relación al agente que obra; él es la medida de la acción.
Por el contrario, lo recto en el acto de justicia está determina-
do por el objeto debido, aun sin tener en cuenta el ánimo del
sujeto.

d) Débito: el derecho u objeto de la justicia es algo debido a
alguien. “El nombre de débito implica un cierto orden de exigen-
cia o necesidad que se impone a alguien con relación a eso a lo
que está ordenado” . El acto de justicia no se funda en una acti-
tud graciable de quien da a otro lo suyo; lo da porque es el dere-
cho del otro. Pero para no confundir los conceptos esenciales hay
que tener presente que la noción de débito sigue a la de derecho,
o sea, éste es anterior; hay débito porque otro tiene derecho.
También hay que distinguir el débito moral del jurídico; el prime-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 35



ro se dirige a la perfección interior del sujeto que obra; el segun-
do a cumplir con la objetividad en relación con lo que correspon-
de a otro.

e) Igualdad: ya se han transcripto varias citas de Aristóteles
(quien sigue a los pitagóricos), para quien lo justo es lo igual;
también se ha dicho que “las cosas que se igualan se ajustan”.
Por eso, la igualdad es una característica o nota específica del
derecho. La igualdad puede ser aritmética o proporcional según
se trate de una relación de justicia conmutativa o distributiva,
pues en este último caso a desiguales corresponde también cosas
desiguales. La igualdad surge de una comparación de cantidades;
así sostiene Lachance: “la igualdad es por lo tanto equivalencia
de cantidades; y la relación realizada por el derecho debe estar
fundada sobre la cantidad, pero aclara que la expresión “canti-
dad” no debe tomarse materialmente, económicamente, sino en
un sentido amplio omniabarcador de todas las prestaciones que
pueden integrar las relaciones jurídicas.

6. Analogados menores o derivados del derecho

Hemos concluido que lo justo o lo suyo de cada uno es el
analogado principal del término derecho, pero, además, que por
su carácter análogo, puede predicarse de otras entidades jurídi-
cas. Por lo tanto, mientras para el iusnaturalismo, la ley jurídica,
la sentencia y el derecho subjetivo sean justos, pueden denomi-
narse también derecho.

a) La ley jurídica. Para determinar las relaciones entre la ley
jurídica y el derecho, es preciso primero precisar la noción gené-
rica de ley. El orden jurídico como cualquier otro orden es “un
todo en el cual las partes que lo componen ocupan el lugar que
les corresponden”. El orden no es producto del azar sino de una
regulación. La función de la ley es causar esa regulación, por eso

36 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



se ha dicho que la ley “es una regla y media”, tanto de las cosas
como de los actos.

Toda regulación u orden es consecuencia de una inteligencia
ordenadora, pues nada se ordena solo a su propio fin. Por eso la
ley es fruto de la inteligencia, o sea, es una obra intelectual, dic-
tada por quien ejerce la misión de regular a un ente cualquiera.
Así se ha definido la ley como “la prescripción de la razón orde-
nada al bien común promulgada por aquel que tiene el cuidado
de la comunidad”.

Precisada la esencia intelectual de la ley, se observa su dife-
rencia con la noción de derecho: éste es una “res”, o sea, una co-
sa (o acción); el derecho no existe abstractamente sino encarnado
en la realidad, mientras que la ley tiene existencia conceptual, sin
perjuicio de que tiene por fin encauzar las relaciones sociales
según el modelo que propone; por eso ella siempre existe previa-
mente en la razón de su autor responsable del orden.

En este sentido, la vinculación entre ley jurídica y derecho
está dada en que es causa ejemplar, o sea, el modelo del derecho
positivo: “así como el artista posee en su mente cierta idea de la
obra a realizar, que es la regla del arte, así también la razón deter-
mina lo justo de un acto conforme a una idea preexistente en el
entendimiento. Si se formula por escrito recibe el nombre de ley;
de ahí que la ley no sea el derecho mismo sino cierta razón del
derecho” [Santo Tomás deAquino].

También es causa eficiente instrumental, o sea, fuente de
derecho.

Sin embargo, en la conceptualización de la ley como causa
ejemplar o causa eficiente, debe partirse del supuesto previo de
que la ley jurídica no es fundamento último del derecho, pues a
su vez depende del orden natural del que brotan las relaciones
sociales. El legislador positivo debe dictar la ley según las pautas
de este orden que se expresa mediante la ley natural, pues las
relaciones fundamentales entre los hombres nacen del impulso
social de la naturaleza humana. A partir de este fundamento,

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 37



tiene un amplio campo de acción, ya que esta tendencia regula
solo las relaciones más elementales, las que deben ser determina-
das por propia autonomía de la ley positiva.

En consecuencia, cuando la ley jurídica establece un reparto
de bienes y acciones conforme al orden natural, está otorgando
“derecho”, que es lo justo, y en este caso, por analogía de atribu-
ción intrínseca, se dice que es “justa”, o sea, puede ser denomi-
nada como “derecho”.

b) La sentencia judicial es una norma individual con efica-
cia para los litigantes de ese caso concreto. También puede ser
designada con el término “derecho” cuando otorga a cada parte
lo que lo corresponde, pues participa de lo justo por esta misma
analogía de atribución.

c) La facultad jurídica o “derecho subjetivo”; el derecho en
su aceptación propia, o sea, “lo justo”, implica una relación entre
personas, o entre personas y cosas, o entre grupos de personas.
Para efectivizar el ejercicio de esa relación, el sujeto o titular del
derecho está investido de una “facultad” subjetiva mediante la
cual no solo actúa sino que ante cualquier desconocimiento o
violación de “lo suyo” puede exigir su reconocimiento.

A esta facultad del sujeto o “subjetiva” se la puede llamar
por analogía de atribución intrínseca “derecho” subjetivo. Pero la
denominación “derecho” aplicada a esta facultad solo es válida
en la medida en que participe de esa realidad objetiva propia-
mente llamada “derecho” a la cual le está subordinada. En este
sentido, con acierto dice Lachance: “la facultad no es el derecho
ni el título, pues las supone, surge como un efecto natural de
aquél, como una consecuencia necesaria. La acción no es justa
porque se tenga la facultad de cumplir sino que se tiene la facul-
tad de cumplirla porque es justa”.

Por eso mismo el fundamento inmediato de la facultad sub-
jetiva es el derecho objetivo o cosa justa; el fundamento mediato

38 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



es el bien común de la sociedad, que es también el fin último del
orden jurídico.

La finalidad de la facultad jurídica o “derecho subjetivo” se
encuentra en que la realización del bien común social implica el
correcto ejercicio de los derechos y obligaciones; por eso su fin
último no es la satisfacción de los intereses individuales, sino la
plenitud del medio social que a la vez sustenta a las personas que
lo integran.

Mediante la facultad subjetiva se “actualiza” el derecho y
por tanto, como sostiene Kalinowsky, es una relación entre un
sujeto de acción y una acción; no es sino la posibilidad jurídica
de cumplir con una acción.27 Como dice Massini, este concepto
se refiere a las facultades subjetivas que en el lenguaje vulgar se
expresan diciendo “tengo derecho de hacer o realizar tal o cual
cosa”; en este caso, se trata de una posibilidad de obrar del suje-
to, se trata de una relación de permisión. Pero además, también
existen facultades subjetivas que se expresan diciendo “tengo
derecho a tal cosa o tal prestación y aquí hacen referencia a una
relación de pertenencia.28

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 39

27 KALINOWSKY, Georges: Concepto, fundamento y concreción del dere-
cho, ob. cit., pág. 31.

28 MASSINI CORREAS, Carlos: “El derecho subjetivo: realidad universal
o histórica”, Prudentia Iuris, nº IX, Buenos Aires.





CAPÍTULO II
LA JUSTICIA: MORALIDADY JURIDICIDAD

1. Teorías negatorias de la juridicidad de la justicia

1.1. Uno de los principios del positivismo jurídico es su
dependencia del positivismo filosófico, cuya primera premisa
descansa en el postulado de que no se pueden conocer otras rea-
lidades que aquellas que sean sensiblemente verificadas; o sea,
no existe otro conocimiento cierto y por tanto científico que el
que tienen por fuente los sentidos. Por lo tanto, no hay valores
morales con fundamento racional, ya que son solo emocionales y
subjetivos. En consecuencia, no son aptos para ser incorporados
a un orden objetivo de conductas regido por normas jurídicas.

El ejemplo paradigmático de esta posición es Hans Kelsen
para quien el derecho es un conjunto de normas prescriptivas
dotadas de coacción pública denominadas positivas. Por tanto no
debe haber confusión entre el contenido de las normas morales y
las jurídicas y por ende ninguna delegación mutua entre la moral
y el derecho. Sostiene que la moral se basa únicamente en presu-
puestos subjetivos, en normas supuestas que no han sido “pues-
tas” por ningún legislador, o sea que las normas morales no son
positivas. Los únicos juicios de valor son aquellos que comprue-
ban la conformidad u oposición entre un hecho y una norma jurí-
dica. No se trata entonces de valores morales sino que aquí el



valor es jurídico y lo jurídico reducido a la positividad del legis-
lador, ya que la existencia de la norma puede ser empíricamente
verificada.

Respecto a la justicia, Kelsen afirma que “la historia del es-
píritu humano, que se esfuerza desde hace siglos en resolver este
problema, muestra que la justicia absoluta no puede ser definida
racionalmente. Dotada de una validez absoluta, la justicia está
más allá de toda experiencia, como la idea platónica está más allá
de la realidad sensible y la cosa en sí es trascendente a los fenó-
menos. La justicia absoluta es un ideal irracional que escapa al
conocimiento racional y la ciencia del derecho solo puede explo-
rar el dominio del derecho positivo”.1

En otra obra, Kelsen reafirma su posición relativista pues
sostiene “la imposibilidad de que exista una norma de conducta
con validez absoluta, o sea, que excluya la posibilidad de encon-
trar justa la conducta opuesta. La justicia absoluta configura una
perfección suprema irracional. Desde la perspectiva del conoci-
miento racional solo existen intereses humanos y, por consiguien-
te, conflictos de intereses. Zanjar los mismos supone dos solucio-
nes posibles: o satisfacer a uno de los términos a costa del otro o
establecer un equilibrio entre ambos. Resulta imposible demos-
trar cuál es la solución justa” (la bastardilla no se encuentra en
el original).2

1.2. Observaciones a la teoría negatoria

En primer lugar debe señalarse la coherencia de las conclu-
siones de Kelsen. En efecto, al asumir una actitud escéptica con

42 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

1 KELSEN, Hans: Teoría pura del Derecho, BuenosAires, Eudeba, cap. II.
2 KELSEN, Hans: ¿Qué es la Justicia?, Buenos Aires, Leviatán, 1981.



relación a la ética, fundada en que la razón solo puede conocer
entidades verificables por la experiencia sensible o entes de ra-
zón (formalismo lógico-matemático), resulta imposible estable-
cer juicios morales con valor universal y objetivo, ya que esca-
pan a los sentidos, pues estos juicios siempre implican una
valoración intelectual y espiritual. También es coherente con su
relativismo ético, pues descartada la posibilidad de conocer
valores, si la moral se reduce a supuestos subjetivos, no hay una
motivación superior a otra.

Si la totalidad de la moral es sola y unicamente subjetiva,
resulta una inferencia necesaria afirmar que no hay una moral
social con valores universales y por ende la única forma de orde-
nar las conductas sociales es atenerse a la voluntad del legislador,
cualquiera sea su contenido material. Entonces, la moral queda
reducida pura y exclusivamente al ámbito de la conciencia y de
las acciones privadas, desapareciendo la moral pública. Pero,
¿estas afirmaciones son reales?, ¿históricamente la juridicidad ha
estado separada de la ética?, ¿no es necesario que al menos algu-
nas normas positivas sean necesariamente morales?

Por otra parte, ¿es verdadera la afirmación de Kelsen de que
ante un conflicto de intereses “es imposible demostrar cuál es la
solución justa”?

Respondemos a estos interrogantes de la siguiente manera:
El adjetivo calificativo empleado por Kelsen, “absoluto”, es

una expresión ambigua, o sea, polisémica, que puede contar con
distintas significaciones. Kelsen no nos aclara a cuál de ellas se
refiere. Por lo general se entiende filosóficamente por absoluto lo
incondicionado, lo independiente, lo autosuficiente. Si se lo en-
tiende en su máxima expresión, solo podrían calificar con este
adjetivo a Dios los que creen que Él existe.

Pero aquí se trata de cuestiones humanas y cabe advertir que
jamás ningún filósofo que haya afirmado la existencia jurídica de
la justicia se le ha ocurrido adjetivarla con el término “absoluto”.
La confusión de Kelsen es que su crítica se dirige o bien a las

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 43



filosofías de corte platónico que creían en la existencia de reali-
dades trascendentes y absolutas “en sí mismas” (lo cual no impli-
caba para ellos afirmar que las realidades humanas también podí-
an ser absolutas, por lo cual la crítica kelseniana tampoco las
alcanza), o a las filosofías racionalistas que sostenían que la ra-
zón posee antes de toda experiencia ideas innatas ciertas y verda-
deras. Pero éstas han sido solo algunas posiciones filosóficas. Por
el contrario, otras, como el realismo aristotélico, han negado la
existencia de tales ideas y que la razón posea conocimientos “a
priori” de la experiencia.

En consecuencia, para responder a Kelsen debemos situar-
nos en el plano de la existencia real y analizar la experiencia con-
creta de las relaciones intersubjetivas cotidianas. ¿Es posible en
este plano calificar como justa absolutamente a alguna relación
derecho-débito? Entendemos que sí partiendo de una noción de
justicia mucho más modesta y concreta (a la vez la única verda-
dera y posible): la acción de dar a otro lo que le corresponde; y
ponemos un ejemplo trivial: Una persona desea vender un in-
mueble en una suma x de dinero, oferta que es aceptada por otra
que se obliga mediante una promesa de venta o boleto de com-
praventa a pagar esa suma x de dinero. Llegado el día de la ope-
ración y no habiendo sucedido hechos sobrevinientes que modi-
fiquen las condiciones del contrato, el comprador paga la suma x,
que es recibida por el vendedor. ¿Se ha cumplido o no en forma
absoluta la justicia de la relación? Entendemos que sí y creemos
que nadie puede afirmar lo contrario.

¿Es imposible determinar lo justo en un conflicto de intere-
ses, como lo sostiene Kelsen? La respuesta negativa se impone,
pues la experiencia nos dice que en la inmensa mayoría de las
veces es perfectamente posible. Puede ser que en alguna ocasión
lograr el discernimiento de la justicia sea más dificil, pero debe
tenerse presente que el objeto del conocimiento de la razón prác-
tica, o sea, las conductas humanas, no presenta similitud con el
de las matemáticas o ciencias exactas y no por ello es imposible

44 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



realizar la justicia. Por ejemplo, resulta arduo fijar con exactitud
el monto de dinero que corresponde a una persona que ha sufrido
una incapacidad física o psíquica en un accidente, pues la suma
siempre será estimativa, pero de ahí no puede inferirse que es
imposible que se haga justicia y que al damnificado no le corre-
ponda ninguna indemnización.

Si bien no aclara qué significa para él el alcance de los tér-
minos “intereses humanos” y “conflicto de intereses”, podemos
colegir que se refiere a lo que aspira, desea o entiende como pro-
pio o correspondiente a alguna persona. Siendo así, resulta evi-
dente que al analizar muchos conflictos de intereses la razón
humana se encuentra capacitada para advertir cuál de ellos es
legítimo y razonable y cuál no. No es aquí la ocasión para des-
arrollar una teoría filosófica del conocimiento práctico, pero
podemos responder con uno de los argumentos fundados en el
sentido común con que el filósofo australiano John Finnis rebate
al relativismo: “Todas las sociedades humanas muestran una pre-
ocupación por el valor de la vida humana; en todas, la propia
conservación es generalmente aceptada como un motivo adecua-
do para la acción y en ninguna se permite matar a otros seres
humanos sin una justificación bien definida. Todas las sociedades
humanas consideran la procreación de una nueva vida humana
como una cosa buena en sí misma salvo que haya circunstancias
especiales. En todas las sociedades hay alguna prohibición del
incesto, alguna oposición a la promiscuidad desenfrenada y a la
violación, algún apoyo a la estabilidad y permanencia en las rela-
ciones sexuales. Todas las sociedades exhiben preocupación por
la verdad, a través de la educación de los jóvenes en materias no
solamente prácticas (evitar los peligros) sino también especulati-
vas o teoréticas. Los seres humanos, que pueden sobrevivir a la
infancia solo gracias a la crianza, viven en contacto con una
sociedad que invariablemente se extiende más allá de la familia
nuclear y todas las sociedades favorecen de algún modo los valo-
res de la cooperación, del bien común por sobre el bien indivi-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 45



dual, de la obligación entre los individuos y de la justicia dentro
de los grupos. Todos conocen la amistad. Todos tienen alguna
concepción del meum y del tuum, del título o propiedad y de la
reciprocidad. Todas valoran el juego, ya serio y formalizado, ya
relajado y recreativo. Todos tratan los cuerpos de los miembros
muertos del grupo de alguna manera tradicional y ritual diferente
de sus procedimientos para deshacerse de la basura”.3

2. Teorías justificatorias de la juridicidad de la justicia

En el punto precedente hemos sintetizado en la teoría kelse-
niana el rechazo de la justicia como valor ético-jurídico, posición
generalizada en el positivismo. Analizaremos ahora al iusnatura-
lismo realista que incorpora como un eje fundamental del orden
jurídico el valor ético de la justicia.

2.1. Justicia y juridicidad en el iusnaturalismo

La significación más generalizada de la palabra “justicia” es
definirla como una virtud. No solo es exacto sino que tradicional-
mente el pensamiento occidental la ha ubicado como una de las
cuatro virtudes cardinales (junto a la prudencia, la fortaleza y la
templanza), o sea, uno de los ejes en torno a los cuales gira toda
la vida moral del hombre. Entre ellas, Aristóteles la califica como
virtud preeminente y compara su esplendor con el lucero del
alba. El jurisconsulto romano Ulpiano la definía como “la volun-
tad constante y perpetua de dar a cada uno su derecho”, lo que
significa que es el hábito de la voluntad de dar a cada uno su

46 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

3 FINNIS, John: Ley natural y derechos naturales, Buenos Aires, Abeledo
Perrot, 2000.



derecho. Siendo un hábito perfectivo de la voluntad y que ade-
más significa también el bien del otro a quien se entrega o da su
derecho, la justicia según esta definición es una virtud.

Siendo así se presenta una primera cuestión en principio no
tan sencilla de resolver: si la justicia es una virtud perfectiva del
hombre, pertenece de lleno a la moral y por lo tanto es ajena al
orden jurídico, pues en principio éste tiene como ámbito de com-
petencia las acciones exteriores y sociales del hombre, bajo
determinadas condiciones, y no juzga sobre su perfeccionamien-
to interior, ni sobre su bondad o maldad moral. Éste es el argu-
mento de numerosos positivistas que extraen como conclusión
que el derecho o la juridicidad nada tienen que ver con la moral
y que por lo tanto hay una separación absoluta entre ambas acti-
vidades. Sin embargo, por lo que se dirá a continuación, esta
conclusión es errada al no distinguir dos aspectos de la justicia,
y trae consecuencias perniciosas para el buen orden social, pues
si la moral está excluida de la juridicidad, la conducta de los
hombres es regida exclusivamente por las normas positivas cuya
fuente es el voluntarismo legislativo.

En consecuencia, sostenemos que la justicia es el núcleo y
fundamento de la juridicidad, pero para responder a los argumen-
tos positivistas es necesario hacer una distinción.

2.2. Dos dimensiones de la justicia

En efecto, la justicia puede ser considerada y actuada desde
dos perspectivas: 1) como hábito virtuoso que perfecciona al
sujeto operante (se requiere su buena intención) y también a la
conducta exterior; 2) solamente como cualidad del acto exterior
por la cual se le da a otro su derecho, o sea, lo que corresponde,
sin tener en cuenta cuál ha sido la intención del sujeto. La prime-
ra es la justicia como virtud y la segunda la justicia como cuali-
dad de la conducta jurídica.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 47



Comencemos por la primera: la virtud cumple una doble
rectificación: rectifica al hombre y rectifica al acto humano. Es-
tas dos tareas son comunes a las cuatro virtudes, pero no es igual
en ellas el modo de tratarlas, pues la prudencia, la fortaleza y la
templanza nunca perfeccionan al sujeto sin perfeccionar a la vez
el acto. En cambio, la justicia permite el aislamiento de cada una
de las dos rectificaciones... La justicia tiene además en sí una
posibilidad negada a las otras: puede producir actos justos inde-
pendientemente de la intención o hábito o virtud del sujeto.4

Por lo tanto, la segunda perspectiva, o sea, la jurídica, que
es la justicia como cualidad que perfecciona al acto exterior,
tiene como parámetro no la intención del sujeto actuante sino el
débito al otro, que es el acreedor, o sea que la medida del acto
no está dada por la subjetividad del actuante sino por la objeti-
vidad de lo debido.

“Saldar una deuda, aunque sea con ánimo malo y rebelde,
es ya un bien, al menos para el acreedor satisfecho y para el
ordenamiento social. El carcelero que gustosamente gira la llave
cerrando la puerta en la que languidece su enemigo, conducido
allí por la sentencia del juez, puede cumplir su acto sin ánimo
caritativo ni justo; pero el acto conserva siempre su justicia y su
valor social”.5

En este segundo caso, se cumple plenamente lo que denomi-
namos “juridicidad” de la justicia, es el acto prescripto obligato-
riamente para el bien del orden social, con sus características
propias: alteridad, proporción a lo debido y coacción, aunque no
sea acompañado con la buena intención ni el deseo del actuante.
Igualmente se ve satisfecha la justicia, pero solo desde su pers-
pectiva objetiva.

48 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

4 GRANERIS, Giuseppe: Contribución tomista a la filosofía del derecho,
Buenos Aires, Eudeba, 1973, pág. 20.

5 Ibídem, pág. 21.



Se puede entender mejor el sentido de la definición del dere-
cho a partir de considerarlo como objeto de la justicia. El dere-
cho es lo “justo imperfecto” considerado en su posible aislamien-
to del ánimo del sujeto: es la buena obra en cuanto puede estar
separada del hombre bueno, es la armonía de la vida exterior, que
quizás no tenga una digna verificación en la concordia de los áni-
mos. El derecho es así “la misma cosa justa”, aquello debido a
otro pero visto desde un determinado punto de mira, es decir, en
cuanto tiene la rectitud de la justicia aun sin considerar cómo lo
hace el agente.6

Como conclusión, podemos afirmar que hay un doble modo
de considerar la justicia: como virtud y como cualidad del acto
jurídico. En el primer sentido, ella, al igual que las otras virtudes
morales, debe provenir de un ánimo bien dispuesto. En el segun-
do sentido, tiene la naturaleza de los ordenamientos sociales en
los que el hecho prevalece sobre el ánimo. Se puede distinguir
iustum e iniustum (justo e injusto) de iustificatio e iniustificatio
(justificado e injustificado). El primer binomio indica la justicia
orden, la justicia de la cosa o de la acción separada del ánimo del
agente; el segundo expresa la justicia virtud en su perfección
moral en cuanto incluye en sí la rectitud del ánimo del sujeto
operante.7

Desde la perspectiva propia del jurista, interesa por tanto la
justicia como cualidad del acto jurídico, que también tiene que
ser objetivamente moral, pero no es función específica de la juri-
dicidad lograr la perfección de las personas, sino tan solo cola-
borar con ella exigiendo el cumplimiento objetivo de los actos
necesarios para la existencia del bien común.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 49

6 Ibídem, pág. 22.
7 Ibídem, pág. 49.





CAPÍTULO III
ELDERECHOALAVIDA PRIMORDIALMENTE

PROTEGIDO*

1. Encuadre epistemológico

El temario que puede llegar a integrar el inmenso abanico de
los “derechos humanos” tiene sin duda una base, un fundamente
o anclaje en el denominado “derecho a la vida”. Parecería que sin
él los demás carecen totalmente de entidad. Su consideración,
sobre todo desde la perspectiva judeocristiana, ha hecho correr
ríos de tinta o, mejor aún, si continuamos con metáforas, mares u
océanos. ¿Qué más se puede decir sobre el derecho a la vida,
cuando pensadores de primera magnitud y de distintas perspecti-
vas cosmovisionales han desarrollado todo tipo de razonamien-
tos? Parecería que es tan obvio que no merece una nueva consi-
deración.

La mayoría de los estudios e investigaciones sobre “el dere-
cho a la vida” se refieren a la defensa de los más desprotegidos y

* Este trabajo fue publicado con el título “El derecho a la vida” en El
Derecho, el 2-3-11, nº 12.703, Buenos Aires. En la versión actual se introduje-
ron algunas modificaciones, sin cambiar substancialmente ni los argumentos
ni las conclusiones.



débiles, ya se trate de los niños por nacer, los embriones no
implantados, los deficientes y los enfermos incurables y/o termi-
nales, los presos, los perseguidos, las víctimas de los delincuen-
tes y todos aquellos cuya existencia corre peligro. Adhiero fuer-
temente a todos los argumentos vertidos en favor de la vida en
sus distintas situaciones límite. Pero aclaro que estas líneas no
apuntan a reiterar dichos argumentos, sino a profundizar filosófi-
camente qué es la vida y por qué la vida humana es un bien pri-
mordialmente protegido.

Por estas mismas razones, parece oportuno que en el marco
de estas jornadas sobre los derechos humanos,1 resulta inevitable
referirse al que según muchos es el primero de ellos. Anticipo
que por tales motivos, además de mis limitaciones personales, no
pretendo aportar ninguna originalidad, ya que me remitiré a
varios autores antiguos, medievales y contemporáneos, todos cul-
tores de la filosofía clásica, lo cual no obsta a que en el plano de
las interpretaciones mi análisis sea opinable y, por tanto, motivo
de posibles controversias. Luego de este introito, la primera cues-
tión a abordar se refiere a qué clase de entidad es el denominado
“derecho a la vida”. La investigación se limitará a autores o doc-
trinas iusnaturalistas.

2. El derecho a la vida como derecho subjetivo

No hay nada más íntimo al sujeto que su propia vida. En
consecuencia, una respuesta bastante difundida, aun en el pensa-
miento cristiano, tiene como punto de partida la consideración de
que el derecho a la vida es un derecho subjetivo. Si bien se han

52 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

1 Exposición del autor el 30 de septiembre de 2009 en las Jornadas sobre
Derechos Humanos, realizadas en la Facultad de Derecho de la UCA, Buenos
Aires.



brindado infinidad de definiciones sobre esta categorización del
derecho, puede entenderse que se trata de una facultad moral o
poder de la persona con relación a una cosa o también aunque
con matices distintos en relación a otra persona, o una relación
entre un sujeto de acción y una acción. Algunos distinguen las
facultades subjetivas según el sujeto exprese “tengo derecho de
hacer o realizar tal o cual cosa”, lo que implica una posibilidad
de obrar o relación de permisión o por la expresión “tengo dere-
cho a tal cosa o tal prestación y aquí se hace referencia a una
relación de pertenencia.2 Siendo así, se designa con la expresión
“derecho a la vida” a la facultad subjetiva por la cual un sujeto de
derecho dispone de su vida como su propio derecho con las con-
secuencias jurídicas que ello implica.

Sin perjuicio del uso metonímico o analógico por el cual se
designa con el término a la facultad subjetiva, ella no es de modo
propio y esencial derecho, pues precisamente la facultad se posee
a partir de que el sujeto es titular de ese derecho. Por lo tanto,
aquello que es entitativamente “derecho” precede a la facultad
subjetiva. Avala esta conclusión, entre otros, Louis Lachance,
quien afirma que para Aristóteles y la escolástica el derecho no
surge del Estado, pero tampoco de la libertad o de la interioridad
de la persona, ya que estos repliegues sobre la conciencia del suje-
to individual o colectivo no cuadran con sus hábitos intelectuales.
El derecho está concedido al ser humano en razón de su dignidad,
pero no es el poder moral que de ella deriva; en cambio, descien-
de del orden pero no de la persona que quiere ser ordenada.3

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 53

2 KALINOWSKY, George: Concepto, fundamento y concreción del dere-
cho, Buenos Aires, Abeledo Perrot, pág. 31; MASSINI, Carlos: “El derecho sub-
jetivo, realidad universal o histórica”, Prudentia Iuris, nº IX, Buenos Aires, ya
citado en el capítulo primero.

3 LACHANCE, Louise: El derecho según Aristóteles y Santo Tomás, Bue-
nos Aires, s. e., 1953, pág. 13.



Posiblemente no deje de ser extraño, en opinión de muchos,
que el derecho no se deduzca de la persona, sino de un orden
extrínseco a ella o, mejor dicho, de un conjunto de relaciones
sociales. De aquí se puede concluir que, si ellas no existieran,
tampoco existiría el derecho. Para el maestro de Montreal, el
error de confundir el derecho con la facultad moral o subjetiva
–que, a la larga, acabó por difundirse e imponerse– se debe a
Suárez, quien en su De legibus, luego de dar algunas explicacio-
nes sobre el artículo en el que Santo Tomás analiza la noción de
derecho, propone otra definición del vocablo diciendo que “pro-
piamente derecho es cierta facultad moral que cada uno posee
sobre su haber o sobre lo que le es debido”. Agrega que es difícil
de explicar esta mutación si nos apoyamos en la tradición; Aris-
tóteles no dice una palabra sobre esta facultad y Tomás de Aqui-
no ni sueña situarla entre los sentidos derivados del vocablo
derecho... Definir el derecho como la facultad moral de la volun-
tad... es hacer del querer humano y de la libertad la regla de la
moralidad... Esto se parece mucho al kantismo, según el cual, la
autonomía del querer sería la regla primera.4

También el iusfilósofo italiano Giuseppe Graneris rechaza
decididamente que la definición principal del derecho sea la
facultad subjetiva. Afirma que este concepto abarca expectativas,
exigencias, pretensiones, facultades y potestades, siendo innume-
rables los autores que se han embarcado en este derrotero.5 En la
búsqueda del marco adecuado para ubicar el pensamiento de
Santo Tomás, luego de analizar la posibilidad –remota, por cier-
to– de que identificara el derecho con la norma, con firmeza
señala que menos aún podemos sindicarlo como partidario del
derecho subjetivo, pues el subjetivismo no había nacido todavía

54 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

4 Ibídem, pág. 315. Cita de SUÁREZ: De legibus, l. 5, lec. 1, c. 2.
5 GRANERIS, Giuseppe: Contribución tomista a la filosofía del derecho,

Buenos Aires, Eudeba, 1973, págs. 15 y 23.



en el siglo XIII. Añade que aquel no construyó su sistema sobre el
yo, ni sobre la voluntad, ni sobre el pensamiento (todo ello apun-
ta al sujeto), sino sobre el ente; debía basar su concepción jurídi-
ca no sobre el yo del sujeto, que afirma la potestad propia, o
sobre la voluntad o el pensamiento del legislador, sino sobre el
ordenamiento objetivo de las cosas.6

Se podría continuar mencionando autores contemporáneos
que rechazan la conceptualización del derecho (entre ellos, a la
vida) como “derecho subjetivo”, entre los que se cuenta Michel
Villey, cuya obra ha tenido y tiene singular relevancia. También se
ha expresado que entre las acepciones derivadas del ius, Santo
Tomás no incluye la facultad subjetiva, pese a que era harto cono-
cida en su época, además de aparecer en otros lugares de su obra.7

3. El derecho a la vida como conducta justa

Para otros autores, esencialmente el ius tomista es la con-
ducta debida o justa. Creo que, en este sentido, es de ineludible
citar la opinión de Kalinowski, para quien “se dice ‘justo’ en
lugar de acción justa por antonomasia, pues lo justo es un valor
que solo los actos humanos pueden poseer. Si el derecho es el
objeto de la justicia, no puede consistir sino en una acción, ya
que los objetos de las virtudes son acciones o pasiones. Como
quedan excluidas por principio las pasiones como objeto de la
justicia, éste debe consistir en acciones”.8 En la misma orienta-
ción, pero concretándolo en el derecho a la vida, se ha sostenido
que esta prestación no puede consistir sino en una conducta de

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 55

6 Ibídem, pág. 23.
7 TALE, Camilo: “El concepto de derecho (ius) en Santo Tomas de Aqui-

no”, El Derecho, nº 9803, 29-7-99, Buenos Aires.
8 KALINOWSKI, George: ob. cit., págs. 19 y 66-67.



respeto y compromiso para con la vida humana, propia o ajena.
De este modo, sería preciso hablar de “derecho a no ser muerto
injustamente” o a la “intangibilidad” o “inviolabilidad de la
vida”, ya que el objeto propio y formal de ese derecho consiste
en un obrar humano de respeto y reverencia a la “vitalidad” o
carácter viviente del hombre.9 Por tanto, el derecho a la vida
sería una conducta ajena que omita todo menoscabo a la vida de
una persona humana o la conducta justa que no dañe a otro en
algo que le pertenece, en este caso, la propia vida.

Considero que esta segunda conceptualización del derecho a
la vida, pese a que a primera vista no parece encuadrarse en los
parámetros más difundidos, se acerca más a la realidad que la
anterior, ya que su entidad es objetiva y para que exista derecho
resulta absolutamente indispensable referirse a la exterioridad y
la alteridad, requisitos ambos que pueden ser cumplidos por la
acción humana. Sin embargo, me he inclinado siempre por consi-
derar que las acciones humanas, junto con las cosas, pertenecen a
la materialidad del derecho, es decir, a su causalidad material,
pero no son el derecho mismo, pues para arribar al concepto es
necesaria su integración con otras causalidades.

Por otra parte, limitar el derecho a la “conducta justa” impli-
ca, en algunas situaciones, una identificación con el acto de la
justicia, o sea, una asimilación del acto o actividad con su objeto.
Me remito a uno de los textos más paradigmáticos (a mi juicio)
de la filosofía clásica sobre la justicia: “Se da el nombre de justo
a aquello que realizando la rectitud de la justicia, es el término
del acto de ésta, aun sin tener en cuenta cómo lo ejecuta el agen-
te”.10 Según mi interpretación, en este breve párrafo distinguen

56 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

9 MASSINI, Carlos: “El derecho a la vida en la sistemática de los derechos
humanos”, en MASSINI, C. y SERNA, P. (eds.): El derecho a la vida, Navarra,
Eunsa, 1998, pág. 181.

10 SANTO TOMÁS DE AQUINO, Suma Teológica, Madrid, BAC, 1956, 2-2,
57, 1.



claramente tres elementos: a) el objeto debido o derecho, b) la
intención subjetiva y c) la actividad del sujeto obligado. Con el
riesgo de resultar reiterativo, insisto en señalar que, por un lado,
el Aquinate menciona el “acto de ésta”, es decir, la acción justa,
diferenciándola así de su término, lo cual le permite arribar a la
conclusión: el objeto de la justicia se determina por sí mismo (en
tanto objetivo al sujeto que actúa), siendo llamado “lo justo”.
Concluye el Santo: “Tal es el derecho. Luego es evidente que el
derecho es el objeto de la justicia”.11 En el mismo artículo expre-
sa que “en nuestras obras se llama justo lo que según alguna
igualdad corresponde a otro, por ejemplo, la remuneración debi-
da por un servicio prestado”. De estas palabras cabe concluir que
también la acción humana puede ser denominada “derecho”. En
efecto, según el ejemplo precedente, el derecho de uno de los
sujetos es una remuneración y en el otro el servicio que le ha sido
prestado, o sea, una actividad. En un célebre párrafo, Graneris
expone que la disociación del objeto y el sujeto es lo que permi-
te a Tomás de Aquino identificar indiferentemente el derecho
unas veces con la res, otras con el opus y otras con la actio. Usa
los tres términos como sinónimos, porque también el opus y aun
la actio tomados en su exterioridad resultan res. Como conclu-
sión, el derecho a la vida no puede identificarse sin más con la
conducta ajena que respeta la inviolabilidad de la vida propia,
pues admite también otras perspectivas.

4. ¿Qué es la vida? Una respuesta antropológica

Un filósofo que no recuerdo dijo alguna vez que las cosas
más evidentes son las más difíciles de definir o, al menos, preci-
sar con exactitud, por ejemplo, el movimiento, el tiempo, la infi-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 57

11 Ídem.



nitud y tantas otras realidades. Entre ellas, la vida. En numerosos
textos Tomás de Aquino se refiere a la vida en tres sentidos: a) el
ser del viviente, b) la misma operación vital y c) el principio
directivo de los actos y operaciones vitales.12 En última instan-
cia, los tres sentidos apuntan al primero, es decir, al viviente, el
cual “es la individualidad sustancial que en virtud de su naturale-
za es causa eficiente de su propia actividad”, también agrega que
la sustancia viviente “es vida en acto primero”. A partir de aquí
puede diferenciarse viviente de artefacto, que también puede
automoverse, pues el primero es obra de la naturaleza y no de la
técnica.13 Además, el artefacto no es una individualidad sustan-
cial, sino una serie de elementos mecánicamente yuxtapuestos.
Es importante aquí dejar asentado que la vida en determinadas
circunstancias es acto segundo, en tanto se traduce en las opera-
ciones del viviente que dependen de sus facultades, las cuales
pueden no tornarse operativas sin que por ello desaparezca la
vida como acto primero.

Desde sus albores el pensamiento griego –amén de otras
culturas– distinguió la superioridad ontológica de la vida, íntima-
mente relacionada con el alma como coprincipio actuante con la
materia. Esta superioridad también tiene su correlato en los dis-
tintos tipos de almas. La división aristotélica de los vivientes
(vegetativos, sensibles e intelectuales) tiene sus antecedentes en
poetas, trágicos y filósofos presocráticos. Como mera ejemplifi-
cación, basta con referirse a alguno de estos testimonios. Para los
pitagóricos, el ser humano se compone de un cuerpo material y
un alma que es parte del pneuma infinito. Los pitagóricos creen
en la transmigración de las almas, lo cual influye en su carácter
ético. Las almas de procedencia celeste, si viven bien y alcanzan

58 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

12 Ibídem, “Índice de materias”, voz “vida”.
13 BLANCO, Guillermo: Curso de Antropología Filosófica, Buenos Aires,

Educa, 2002, págs. 132-134.



su purificación, se reintegrarán luego de la muerte a su estado
primitivo. Según Heráclito, la ley universal de las mutaciones era
accesible por el conocimiento racional (distinto del sensible), que
es el único capaz de conocer la razón que gobierna todas las
cosas: “Una cosa es la sabiduría: conocer el Logos que gobierna
toda las cosas a través de todas las cosas”.14 De aquí que el
viviente racional sea superior a todos los otros vivientes.

En el apogeo del pensamiento griego, Platón exalta la
noción de vida, pues la existencia de los vivientes es prueba de la
existencia de una vida inmortal divina. Para el maestro de la Aca-
demia, “todos los vivientes particulares del mundo terrestre vie-
nen a la vida y después mueren. Pero si no existiera una fuente
de la vida inextinguible e inmortal, ya habrían muerto todos los
vivientes. Por tanto, es necesario que exista un principio ‘divino’
de la vida”. Por su parte, para Aristóteles el alma humana es la
forma más perfecta de todos los vivientes terrestres, ya que posee
una facultad intelectiva, por lo cual se distingue de los demás
seres pertenecientes a grados inferiores de la escala. No es este el
lugar de detenerse en el conocimiento intelectivo ni los dos
entendimientos, que han merecido diversas interpretaciones. Pero
no hay duda de que el Estagirita cree en la inmortalidad personal
del alma, tal como lo expresa en su Ética a Eudemo. En De gene-
ratione animalum se dice que el alma no procede por vía de
generación, sino que viene “de afuera”, lo cual hace suponer que
sobrevive al compuesto humano. En laMetafísica y en De anima
restringe la inmortalidad a la parte intelectiva del alma.15

Por lo expuesto, los dos filósofos más grandes de la Anti-
güedad occidental coinciden en concebir la vida, en especial la
humana, como participación, por vías causales diversas, de la

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 59

14 Diels 22B41; 108.
15 Conf. FRAILE, Guillermo, O.P.: Historia de la Filosofia, Madrid, BAC,

1971, t. I, págs. 358 y 504.



vida divina; de aquí su excelencia. Por último, no puedo dejar de
citar uno de los párrafos más elevados de la historia de la antro-
pología y de la ética desde una perspectiva natural. Dice Aristó-
teles: “Si pues el espíritu, por lo que al hombre se refiere es un
atributo divino, una existencia conforme al espíritu será, por rela-
ción a la vida humana verdaderamente divina. No hay pues, que
prestar atención a las personas que nos aconsejan, con el pretex-
to de que somos hombres, no pensar más que en las cosas huma-
nas y con el pretexto de que somos mortales, renunciar a las
cosas inmortales. Sino que en la medida de lo posible, debemos
hacernos inmortales y hacerlo todo para vivir de conformidad
con la parte más excelente de nosotros mismos, pues el principio
divino, por muy débil que sea en sus dimensiones, aventaja con
mucho a cualquier otra cosa por su poder y su valor”.16 Luego de
este sintético recorrido por la filosofía clásica occidental, esta-
mos en mejores condiciones de abordar el tema que nos convoca.

5. ¿Qué es, entonces, el derecho a la vida?

Para dar cuenta de que el concepto en estudio no es de tan
fácil dilucidación, hay que decir que, al menos semánticamente,
la expresión “derecho a la vida” no se encuentra en la obra de
Tomás de Aquino. Esta afirmación no se debe a una investiga-
ción propia, sino a la opinión de George Kalinowski. El mismo
considera que cada época tiene sus propios problemas y también
sus propios lenguajes. Por ello, el problema del derecho del hom-
bre a la vida no era debatido en la Europa del siglo XIII en los tér-
minos en que hoy hablamos sobre él. Se buscará en vano en los
textos del Aquinate ius vitae, ius vivendi o alguna otra expresión

60 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

16 ARISTÓTELES: Ética a Nicómaco, en: Obras completas, Madrid, Agui-
lar, 1973, 1177 a/1178 a.



latina susceptible de corresponder al actual “derecho a la vida”.
Para nuestro consuelo, Kalinowski añade: “Esto no quiere decir,
sin embargo, que Tomás de Aquino no hable de lo que nosotros
llamamos de ese modo”.17

Luego de las reflexiones vertidas en el punto cuarto, creo
que estamos en mejores condiciones para afrontar alguna res-
puesta al tema que nos convoca. Aparece en forma evidente que
la vida humana es valiosa y lo es pues es un bien en sí mismo,
quizá el mayor bien en este tránsito terreno. Es por todos conoci-
da la frase del Estagirita en el libro I de su Ética a Nicómaco:
“Todo arte y toda investigación e igualmente toda acción y libre
elección parecen tender a algún bien; por eso se ha manifestado
con razón, que el bien es aquello hacia lo que todas las cosas
tienden”.18 Más allá de lo expuesto, creo interesante especificar
la perspectiva epistemológica adecuada por la que se desarrollan
las presentes reflexiones, es decir, la juridicidad, ya que uno es el
plano del ser en cuanto ser y, en consecuencia, del bien en cuanto
perteneciente al ser. Por tanto, una cosa es afirmar “la vida es un
bien” y otra “la vida es un bien jurídico y por tanto es un dere-
cho”, pues para arribar a esta última conclusión debemos añadir
las diferencias específicas que delimitan lógicamente el concepto
a definir, o sea, este derecho en particular. Los bienes jurídicos
no son cualquier tipo de bienes, sino aquellos indispensables para
la existencia y el desarrollo armonioso de la sociedad y que por
ello merecen protección normativa social.

El derecho implica una doble relación: primariamente entre
una persona y un bien que le pertenece porque le ha sido atribui-
do por un título cuyo fundamento puede ser natural o positivo, y,
en segundo lugar, esta potencialidad jurídica se actualiza en una

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 61

17 KALINOWSKI, George: “El derecho a la vida en Santo Tomás de Aqui-
no”, en MASSINI, C. y SERNA, P. (eds.): El derecho a la vida, ob. cit., pág. 149.

18 ARISTÓTELES: ob. cit., libro I, 1094 a.



segunda relación que denominamos “de alteridad”, pues el bien
debe ser respetado por otro u otros sujetos que deben realizar un
acto de justicia. Se puede generalizar esta noción, que está cir-
cunscripta a cada relación de justicia en particular, a una perspec-
tiva comunitaria abarcadora de toda la sociedad. En consecuen-
cia, desde este punto de vista, derecho es el conjunto de los
bienes objeto de relaciones sociales de justicia y por el cual éstas
les son debidas a sus titulares.

El marco preceptivo que Santo Tomás desarrolla en su obra
está signado por el concepto de bien, ya que, atento al carácter
operativo del viviente –en este caso, el viviente humano–, lo pri-
mero conocido por la razón práctica es el bien, puesto que todo
agente obra por un fin, el cual tiene esta naturaleza. Por tanto, el
primer principio operativo se funda en el bien. Asimismo, la
relación tendencial entre el hombre y las cosas de su entorno
también está enmarcada por su naturaleza de “buena” y necesa-
riamente practicable, en las palabras del santo. De este modo,
los preceptos de la ley natural, si bien no se identifican con las
inclinaciones naturales, son paralelos a ellas: el bien de su con-
servación, el bien de su especie y el bien específico de su natu-
raleza racional.19

De acuerdo con todo lo expuesto, puede concluirse que la
materia de los derechos fundamentales –en primer lugar, la vida–
está dada por la misma entidad ontológica del bien humano.
Ahora bien, la realización del viviente recorre un camino dinámi-
co hasta alcanzar su plenitud. Referida al viviente humano, ésta
solo se realiza por su inmersión en el entramado social, desde la
familia hasta la polis. Al decir de Cotta, “esta inevitable coexis-
tencialidad en la realización de los bienes propiamente humanos,
es la que hace necesaria la existencia de toda la trama de dere-
chos y deberes que ordena el intercambio de prestaciones que es

62 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

19 SANTO TOMÁS DE AQUINO, ob. cit., 1-2, 94, 2.



preciso para la existencia y buena vida en la comunidad políti-
ca”.20 Finnis, uno de cuyos aciertos es ubicar la noción de bien
humano en el centro de sus reflexiones iusfilosóficas, señala que
“todas las sociedades humanas muestran una preocupación por el
valor de la vida; en todas la propia conservación es generalmente
aceptada como un motivo adecuado para la acción y en ninguna
se permite matar a otros seres humanos sin una justificación bien
definida”.21

Para finalizar, cabe una mención, aunque breve, de la suerte
que corre contemporáneamente el derecho a la vida. Es común la
referencia de declaraciones internacionales y constituciones
nacionales a su reconocimiento basado en la dignidad y el valor
de persona. La Declaración Universal de los Derechos Humanos
de las Naciones Unidas en 1948 se refiere en varios de sus artícu-
los a la “dignidad humana” y especialmente el sexto determina
que “todo ser humano tiene derecho, en todas partes, al reconoci-
miento de su personalidad jurídica”. Sin embargo, al no quedar
definidas la personalidad ni la dignidad, aparente fundamento de
los derechos humanos, es común encontrarse con la contradic-
ción de que numerosas legislaciones supuestamente “humanis-
tas” violen sistemáticamente el derecho a la vida.

Frente a estos ataques, ha dicho bien Spaemann que la dig-
nidad humana encuentra su fundamentación teórica y su inviola-
bilidad en una ontología, es decir, en una filosofía de lo absoluto.
Por eso, el ateísmo despoja a la idea de dignidad humana de fun-
damentación y con ello de la posibilidad de autoafirmación teóri-
ca en una civilización... La presencia de la idea de lo absoluto en
una sociedad es una condición necesaria, aunque no suficiente,

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 63

20 COTTA, Sergio: “La coexistencialidad ontológica como fundamento
del derecho”, Persona y Derecho 9, Pamplona, 1982.

21 FINNIS, John: Ley natural y derechos naturales, Buenos Aires, Abele-
do Perrot, 2000, pág. 115.



para que sea reconocida la incondicionalidad de la dignidad de
esa representación de lo absoluto que es el hombre.22

En el mismo sentido, afirma Millán Puelles: “Si la presunta
dignidad del hombre es tan solo el emblema de una arrogancia
que se nutre de su propia afirmación, todo podría quedar en un
puro y simple gesto megalómano. Por el contrario, si se trata de
algo cuyo origen rebasa nuestro ser y que se funda por tanto en
un principio ontológicamente sobrehumano, el concepto en cues-
tión sale del círculo de nuestra mismidad y en vez de mirarse en
ella como en su propio espejo apunta hacia el ‘original’ del que
deriva el valor específico del hombre”... Solo la realidad de que
Dios –lo Absoluto– ha querido al hombre como un fin en sí
mismo y le ha otorgado también, con la libertad, el carácter de
persona y la posibilidad de relacionarse libremente con Él, es
capaz de fundamentar de modo incondicional el respeto, también
incondicionado que la persona finita merece”.23

Como lo habían intuido con certeza Platón y Aristóteles, el
ser humano es solo inteligible a partir de su participación divina.
Prefiero finalizar con una pregunta más que con una conclusión:
¿una cultura que renuncia a lo Absoluto está en condiciones de
respetar absolutamente el derecho a una vida que, en cuanto
terrenal, es empíricamente finita?

64 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

22 SPAEMANN, Robert: “Sobre el concepto de dignidad humana”, en MAS-
SINI, C. y SERNA, P. (eds.): El derecho a la vida, ob. cit.

23 Citado por BARRIO MAESTRE, José M.: Elementos de antropología
pedagógica, Madrid, Rialp, pág. 138.



CAPÍTULO IV
DERECHOYMORAL:

¿SEPARACIÓN O SUBALTERNACIÓN?*

1. Actitudes frente al problema

1.1. Una de las cuestiones que permite distinguir con mayor
nitidez a las posiciones iusfilosóficas es precisamente el de las
relaciones entre la moral y el derecho. Una primera actitud, am-
pliamente difundida contemporáneamente, establece una imper-
meabilidad total entre ambos ámbitos. Sus antecedentes se
remontan al empirismo inglés y también al materialismo mecani-
cista de Hobbes, a quien podemos calificar de precursor moderno
del positivismo. Posteriormente Kant, si bien no estableció una
separación absoluta entre moral y derecho, con su agnosticismo
gnoseológico circunscribió el deber moral al imperativo categóri-
co, estableciendo una distinción que se hizo clásica: la moral es
autónoma, el derecho es heterónomo. Distingue dos legislaciones
una interna y otra externa;1 el derecho se ocupa de las acciones
externas entre persona y persona, la ética abarca los actos interio-

* Publicado en El Derecho, 150-963, UCA, Buenos Aires.
1 TRUYOL Y SERRA, Antonio: “Historia del Derecho y del Estado”, Ma-

drid, Revista de Occidente, t. II, pág. 303.



res. Pero la distinción se basa fundamentalmente en el motivo
por el que se obedece a esas leyes: en la moral, el deber por el
deber; en el derecho por su coercibilidad.

Para Kant, el ser no conduce al deber ser, ya que solo es
cognoscible el “fenómeno”; por eso, el orden jurídico será una
construcción formal de raíz voluntarista, sin perjuicio de dejar a
salvo un solo valor: el de la libertad individual. El derecho tiene
por función conciliar los arbitrios individuales.

Es obvia la influencia de Kant en el positivismo del siglo
XX. Entre otros que así lo reconocen, Kelsen sostiene que la defi-
nición del derecho como un conjunto de normas se ajusta perfec-
tamente a la teoría de Kant, para quien el conocimiento constitu-
ye o crea su objeto y ve en el “deber ser” una categoría lógica de
las ciencias sociales y de la ciencia del derecho en particular.2 El
voluntarismo y agnosticismo de Kelsen también se hacen palpa-
bles al desarraigar a ambos órdenes, moral y jurídico, de su raíz
vivencial: el hombre. Por tanto, para el jurista vienés, el “debe”
no tiene ninguna significación moral y por ello “el derecho posi-
tivo y la moral son dos órdenes normativos distintos uno del
otro”, y para que ello sea así “es preciso no confundir el conteni-
do de las normas morales con el de las jurídicas y que no haya,
por consiguiente, relación de delegación del derecho a la moral o
de la moral al derecho.3

Entre los distintos significados y sentidos del positivismo
jurídico, Carrió, siguiendo a Bobbio, propone como el más ade-
cuado aquel que consiste en una actitud frente a los problemas
teóricos y prácticos suscitados por la existencia de órdenes jurídi-
cos positivos, según el cual no existe una conexión necesaria en-
tre el derecho y la moral. Por eso, según la actitud positivista,

66 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

2 KELSEN, Hans: Teoría pura del Derecho, Buenos Aires, Eudeba, cap. I,
3 d) y cap. III, 2 b).

3 Ibídem, cap. II, 1.



que algo sea o no un orden jurídico o una regla jurídica depende
de su estructura y función y no de su contenido valorativo.
“Derecho injusto” no es una contradicción: “derecho justo” no es
una “tautología”.4

1.2. Respecto a la relación del orden jurídico y del moral,
quienes asumen una actitud positivista epistemológicamente dejan
de tener el problema que deben asumir quienes consideran que si
bien la practicidad humana presenta un rostro polifacético, por
otra parte, forma una unidad difícilmente escindible en fracciones
incomunicables. Por el contrario, quienes de una u otra manera
continúan la tradición heleno-románica saben que la vida humana
se inscribe en un marco en el cual es posible teóricamente demar-
car sectores, pero que cuando la consideración estática deja lugar
a la dinámica de la praxis, esos sectores, aparentemente distantes
unos de otros, pierden sus límites precisos y tienden más a unirse
que a distinguirse. No en vano, la phisis proporcionaba a los grie-
gos una visión cósmica y no caótica. El cosmos no era producto
de la casualidad ni era una creación arbitraria, sino el equilibrio
inmanente en ese cosmos y a la vez la retribución impuesta a todo
lo que existe por un principio supremo inherente a la misma phi-
sis (logos, diké). No es de extrañar, entonces, que la polis fuera
concebida como un “microcosmos”, y que en Platón, la justicia,
virtud moral suprema, rigiera tanto todas las actividades persona-
les como también políticas. Hasta aquí era impensable la distin-
ción entre ética y política o derecho, y menos aún su oposición.

Será Aristóteles quien, desde su realismo, al conferir subs-
tancialidad a las cosas les concede también su autonomía, aunque

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 67

4 CARRIÓ, Genaro: Un intento de superación de la controversia entre
positivistas y iusnaturalistas (réplica a Carlos Nino), Buenos Aires, Abeledo
Perrot, págs. 28 y 32.



no su independencia, ya que toda la realidad forma un orden
jerárquico, con relaciones recíprocas y dependencias necesarias.
Pero el problema ya queda planteado, pues al señalar su conoci-
da distinción entre lo justo natural y lo justo político, y al distin-
guir el alcance de la justicia respecto a las demás virtudes, sobre
todo al dividirla en general y particular, marcaba a la vez ámbitos
de actuación práctica diversos unos de otros, sin perjuicio de rei-
terar, conexos entre sí.

El horizonte de Aristóteles quedó luego muy atrás con el
advenimiento del cristianismo, que resaltó el verdadero puesto
del hombre en aquel cosmos limitado, y esta nueva visión del
mundo, también por su riqueza, traerá una nueva complejidad en
el discernimiento de los diversos ámbitos del actuar humano,
frente a la simplificación o reducción al ámbito político, propio
del hombre antiguo.

2. La doctrina de la subalternación

2.1.A partir de las dificultades que presenta la comparación
entre ética y derecho a los fines de establecer sus relaciones, es
conveniente recurrir a una perspectiva epistemológica bastante
olvidada: la subalternación de las ciencias. Respecto a la unidad
o diversidad del saber científico, básicamente se han asumido
tres posiciones. Para unos, no hay diversidad de saberes, sino que
los distintos conocimientos son solo matices o perspectiva de una
única ciencia. Descartes es una prueba de ello, pues los princi-
pios de los saberes son deducciones de un primer principio, ne-
gándose así la distinción real entre las ciencias. Desde otra pers-
pectiva, contemporáneamente el empirismo lógico también ha
pretendido arribar a la ciencia “unificada”: ciencia es solo el
conocimiento de la observación experimental debidamente veri-
ficada, o de los entes de razón patrimonio de la lógica. Para
otros, cada ciencia tiene su ámbito exclusivo de conocimiento sin

68 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



recibir aportes de otras ciencias, de lo contrario se diluiría la dis-
tinción entre ellas.

Por otra parte, para el realismo clásico, comenzando por
Aristóteles, existe un vínculo fundamental unificador de toda la
especulación humana, pero a la vez, cada ciencia cuenta con
objetos, principios y métodos propios. Del primer principio a los
principios especiales está el pasaje de lo común a lo propio y no
el de las premisas a la conclusión. Además, el conocimiento cien-
tífico no trata sobre principios (parte de ellos) sino sobre objetos,
resultando que la diversidad de ciencia se funda en la diversidad
de objetos. Hay tantas ciencias como objetos –formales– de co-
nocimiento.5

2.2. Esta relación entre las ciencias desde una perspectiva
jerárquica, dio lugar a la doctrina de la subalternación, entendida
desde la epistemología (con distinta aplicación de la subalterna-
ción lógica), ya que no se trata de relacionar entes de razón sino
ciencias que tienen por objeto la realidad. Todo conocimiento, y
por ende toda ciencia, se encuentra especificado por su objeto.
Pero en primer término hay una consideración material del obje-
to. El objeto material de una ciencia es simplemente la cosa, el
ser sobre el cual versa esa ciencia. Pero el objeto material no es
el criterio de especificación entre las ciencias, ya que un mismo
objeto material puede ser estudiado por una multiplicidad de
conocimientos. La distinción se encuentra en el objeto formal,
que, como explica Sanz, en la escolástica suele distinguirse co-
mo objeto formal terminativo u objeto formal motivo si de lo
que se trata es de nominar aquel punto de consideración especí-
fico que cada saber recorta del objeto material, o bien si se pone
en mira la luz, o nivel de inteligibilidad, desde el cual se capta el

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 69

5 LACHANCE, Louis: ob. cit., pág. 32.



objeto.6 Encontramos entonces en el objeto conocido una prime-
ra vinculación entre las ciencias, las que se distinguen entre sí
–pese a conocer el mismo objeto material– por la formalidad
propia y distinta a las demás de cada conocimiento.

Pero también las ciencias pueden relacionarse por los princi-
pios, ya que no todas las ciencias deben elevarse a los primeros
principios, sino que la conclusión de una ciencia puede ser el ini-
cio o principio de otra.

Por último, las ciencias pueden relacionarse por su finalidad,
pero esta relación se denomina “subalternación impropia”, o más
exactamente subordinación, y tiene lugar “cuando una ciencia
tiene un fin superior al de la otra; así, las ciencias arquitectónicas
sujetan a las ministeriales, como la constructiva de frenos se
somete a la ecuestre y la ecuestre a la militar y ésta a la política.7

De esta manera podemos concluir que la subalternación es
la relación existente entre una ciencia denominada subalternada,
que es tributaria en cuanto a su objeto, y principios de otra deno-
minada subalternante, que también puede relacionarse con otra
ciencia por su finalidad (subalternación impropia).

2.3. Subalternación por los principios

Considerando su naturaleza, la ciencia es un hábito demos-
trativo, o sea, un saber que procede por demostración a partir de
un principio de conocimiento que es extrínseco a la ciencia, ya
que, como queda dicho, ella es “hábito demostrativo”; por tanto,
la ciencia se distingue de sus principios, que son su causa. Para
Aristóteles, el proceso de la ciencia es similar al del movimiento;

70 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

6 SANZ, Carlos R.: “Apostillas en torno al tema de la responsabilidad”,
Prudentia Iuris, diciembre 1983, XI, págs. 15-45.

7 JUAN DE SANTO TOMÁS, Lógica, art. 1º, II, pág. 36.



éste tiene su punto de partida en el reposo. En forma similar, el
conocimiento demostrativo comienza apoyándose en otro cono-
cimiento, que no requiere demostración, pues es evidente que si
así no fuese deberíamos también demostrar el primer conoci-
miento, y así al infinito. Los principios del ser y del conocer son
aprehendidos por un hábito intelectual llamado “inteligencia de
los primeros principios”. Por eso afirma: “del principio mismo de
lo que es objeto de la ciencia no puede existir ciencia”.8

Siguiendo los lineamientos que sobre el tema trazó la filoso-
fía clásica, los principios pueden ser o “el entendimiento de los
principios”, cuando son verdades cuya manifestación se nos hace
patente por sí misma, u otro hábito científico constituido por con-
clusiones de una ciencia superior. En el primer caso, cuando la
ciencia se funda en verdades de evidencia inmediata, surgen las
ramas fundamentales y primarias de la sabiduría humana (Meta-
física, Matemáticas, Filosofía Natural). Las restantes ciencias,
que no tienen como punto de partida los principios evidentes, ini-
cian su conocimiento en un principio que es a la vez la conclu-
sión demostrada por una ciencia superior. Por esto los autores
escolásticos daban tanta importancia a las llamadas ciencias sub-
alternadas, es decir, ciencias cuyos principios constituían las con-
clusiones de una ciencia superior.9

2.4. Subalternación por el objeto

Una ciencia puede conocer una realidad asumida en forma
más extensa que otra, que tiene por objeto algo específico de

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 71

8 ARISTÓTELES: Ética a Nicómaco, Obras completas, Madrid, Aguilar,
1973, VI, 6.

9 MEINVIELLE, Julio: “La subalternación de la Ética a la Psicología”,
Buenos Aires, Sapientia, nº 2, págs. 125-135.



aquélla. De aquí la relación entre las ciencias cuyo objeto es el
mismo, pero para que exista subalternación entre ambas deben
darse las siguientes condiciones: que el objeto de la subalternada
contraiga al objeto de la subalternante, pues si tomara su totali-
dad no sería otra ciencia, y además que añada una diferencia que
sea en tal materia principio de especiales propiedades y de nue-
vas y distintas verdades. Podemos ejemplificar con la biología
respecto a la medicina. La materia de conocimiento de la medici-
na es la vida humana, mientras que la biología conoce el vivien-
te sin distinciones, pero además la primera le añade una diferen-
cia específica, pues no estudia al hombre solo para conocerlo,
sino para preservar o restaurar su salud.

3. Subalternación del derecho a la antropología y a la ética

3.1. El objeto formal del conocimiento jurídico10

Las ciencias se especifican por sus objetos y por tanto
corresponde delimitar el campo del conocimiento jurídico. Para

72 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

10 Utilizamos el término “conocimiento jurídico” como omniabarcador
de los distintos niveles o perspectivas formales gnoseológicas desde las que
puede conocerse el “derecho” como realidad. Entendemos acertada la perspec-
tiva tripartita –filosófica, científica y prudencial–, teórica-práctica las dos pri-
meras y práctica-práctica la segunda. La filosofía del derecho, partiendo de la
experiencia, tiene como perspectiva formal el conocimiento de la esencia del
derecho y por ende su definición, sus principios universales y sus causas últi-
mas. Frente a los que niegan otra perspectiva teórica que la filosófica, enten-
demos que hay, además de aquella, una perspectiva “científica” que, teniendo
como objeto también la realidad jurídica integral, se especifica por el conoci-
miento del ensamble de las normas positivas legales y jurisprudenciales con
los principios brindados por la filosofía del derecho. Como sostiene Massini,
no puede hablarse de “ciencia” jurídica, en el sentido aristotélico del término,



el realismo clásico, “derecho” es un término análogo, o sea, que
designa entes esencialmente distintos entre sí, pero a su vez
semejantes y relacionados por una cierta similitud. La analogía
expresa una conformidad, una semejanza entre varias realidades
y por ende entre sus significaciones. Así se designa con el térmi-
no derecho a lo justo, las leyes, la facultad subjetiva, la sentencia,
etc. Pero entre éstos hay uno al que le cabe la plena significación
del término, o sea, es el analogado principal que comunica la sig-
nificación a los restantes analogados. Éste es el objeto de la justi-
cia, “lo justo”, que, en definición de Lachance, es la relación de
igualdad en virtud de la cual un objeto (o acción) es ordenado a
una persona o sociedad y por la que se torna suya propia: el dere-
cho no designa otra cosa que la demarcación objetiva de lo
justo.11

A partir de la definición esencial de derecho podemos deli-
mitar el objeto del conocimiento jurídico, ya que él no se reduce
solo al analogado principal, sino que también abarca a todos los
analogados menores o derivados (ley jurídica, facultad jurídica y
orden jurídico, principalmente).

Por tanto, este conocimiento tiene como objeto un “opera-
ble” bajo la perspectiva de las relaciones de justicia. Entonces, el
objeto de conocimiento del saber jurídico, materialmente consi-
derado, es abarcado con mayor extensión o amplitud por la ética,
ya que ésta conoce los actos libres del hombre considerados en
su bondad o malicia, o sea, su conformidad o no con el dictamen
de la razón. Tiene por finalidad poner orden en las acciones

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 73

sino en la medida en que el estudio de realidades históricas y contingentes –el
derecho, en este caso– se efectúa desde la perspectiva de su naturalidad y a la
luz de los principios jurídicos universales (cf. MASSINI CORREAS, Carlos Igna-
cio: “Querella sobre la ciencia del derecho”, La Ley, 31 de diciembre de 1981,
año XLVII, nº 254).

11 LACHANCE, Louis: ob. cit.



voluntarias en cuanto relacionadas entre sí y con respecto al fin
de la vida humana, que es la felicidad. Por eso la ética esencial-
mente estudia los medios para lograrlo, ya que dada la imperfec-
tibilidad de la naturaleza, se torna necesaria la adquisición de
hábitos que faciliten el actuar humano tendiente a ese fin, o sea,
las virtudes cardinales: prudencia, justicia, fortaleza y templanza,
y las virtudes anexas a ellas. Pero, a su vez, la antropología es
subalternante de la ética, pues su objeto específico es el constitu-
tivo humano, sus facultades y sus finalidades.

De lo dicho se advierte que el conocimiento jurídico es más
limitado, más modesto, pues tiene como objeto formal la acción
exterior en cuanto debe estar ordenada a otro, rectificada en rela-
ción con él por una igualdad signada por la relación misma. A la
vez, esa ordenación es debida no en forma graciable sino por una
exigencia de la vida personal y social. El objeto de conocimiento
jurídico en su significación primaria es el ius, que, como dice
Graneris,12 es aquel iustum imperfectum, es el objeto de la justi-
cia pero considerado en su posible aislamiento del ánimo del
sujeto; es el bonum opus en cuanto puede estar separado del
homo bonus, es la armonía de la vida exterior, que quizás no ten-
ga una digna verificación en la concordia de los ánimos.

Lo jurídicamente debido se determina en vista de lo que
reclama el bien social. De ahí –explica Lachance–13 que no todo
lo que es debido a los demás, en las relaciones de los hombres
entre sí, lo es jurídicamente. Lo legalmente debido es necesario
para la existencia de la vida política –considerada en su ser pro-
pio–, mientras que lo moralmente debido –equidad, benevolen-
cia, caridad, cortesía, etc.– no es requisito necesario de esa vida;
son elementos de la perfección individual que no pueden ser

74 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

12 GRANERIS, Giuseppe: Contribución tomista a la Filosofía del Dere-
cho, Buenos Aires, Eudeba, pág. 22.

13 LACHANCE: ob. cit., pág. 264.



coactivamente exigidos por sus semejantes. Jurídica o legalmente
debido solo es aquello sin lo cual la existencia de la sociedad no
puede concebirse.14

Hay quienes especifican la norma jurídica a diferencia de la
moral por su recurso a la coacción, que está ausente en la segun-
da. Como consecuencia, una acción o cosa o atributo de la perso-
nalidad es derecho en la medida en que la sociedad actúa prote-
giéndolos o actuando coactivamente contra quien atente contra
ellos. Pero esta tesis es errónea pues para definir al derecho debe
recurrir a un elemento extrínseco, cual es la coacción, o sea, el
derecho queda indefinido en sí mismo. Por el contrario, para el
iusnaturalismo clásico, la coacción no es un elemento esencial
del derecho, sino accidental, o si se quiere, un accidente necesa-
rio. Es así ya que lo justo se determina por lo debido en estricta
igualdad por exigencia del bien social y ello es previo a cualquier
sanción o coacción. Ésta es una consecuencia al nivel de la efec-
tividad práctica del derecho.

Como sostiene Ballesteros, lo esencial al derecho no es la
posesión efectiva de la fuerza, sino la licitud ética del recurso a la
misma, a diferencia de lo que ocurre con el resto de la vida ética,
que al dirigirse a la perfección integral de la persona, no puede
emplear tal recurso. En el orden jurídico hay siempre frente a mi
deber de cumplimiento de una obligación, un derecho a exigirla
por parte de otras personas y al mismo tiempo frente al deber de
los otros de cumplimiento de una obligación, un derecho mío a
exigirla de los otros; el derecho aparece como el campo de la re-
ciprocidad.15

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 75

14 CASARES, Tomás: La Justicia y el Derecho, Buenos Aires, CCC, 1945,
pág. 161.

15 BALLESTEROS, Jesús: Sobre el sentido del derecho, Madrid, Tecnos,
1984, págs. 100-101.



3.2. Establecidas así las diferencias formales respecto a
ambos saberes, que tienen en común la practicidad humana, cabe
considerar si el saber jurídico se encuentra subalternado a otro
superior. Si la ciencia jurídica no se subalternara a otra ciencia,
debería resolverse en principios evidentes por sí mismos, o sea
que su objeto y sus principios demostrativos serían autosufi-
cientes para la manifestación completa o propter quid de su ver-
dad.16

Pero no es así, ya que el orden jurídico establece un orden
de repartos, determina lo “suyo” de cada uno, fija los límites del
actuar según un criterio de justicia. En última instancia, tiene su
fundamento en una concepción antropológica y ética. Por tanto,
el conocimiento jurídico nos brinda el quia (“que” es lo justo),
pero para responder a su fundamento y su “por qué” (demostra-
ción propter quid), debe recurrir a un principio que pertenece a la
ética, que a su vez se subalterna a la antropología, pues ésta es la
que estudia el constitutivo humano y sus facultades, así como
también el fin de la vida humana.

Por lo tanto, los primeros principios de la ética subalternan a
la ciencia jurídica. A partir de éstos y mediante la experiencia de
la vida humana, la razón práctica, cuando se aboca a conocer el
ámbito jurídico, determina los alcances de lo justo objetivamente
considerado. Adviértase que el conocimiento perfecto es conoci-
miento propter quid y que el conocimiento de lo “justo”, si bien
surge naturalmente de las relaciones humanas, por sí solo no nos
da su fundamento o explicación causal. En consecuencia, el saber
jurídico no conocería su objeto en sus fundamentos últimos sino
fuera mediante las conclusiones de la antropología que, a su vez,
subalterna a la ética.

76 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

16 Este argumento sobre la subordinación de las ciencias en general se
encuentra desarrollado por Santo Tomás en I Post. Anal. Lect. 41, citado por
MEINVIELLE, J.: ob. cit.



También la subalternación del derecho tiene lugar por el
objeto de conocimiento, aquí específicamente a la ética, ya que
las acciones humanas y su rectitud en orden al fin de la vida son
la materia de la segunda, que las contempla en su máxima exten-
sión, tanto en su intencionalidad (principalmente desde ella)
como también en su exterioridad. Por su parte, el derecho contrae
la extensión de ese objeto, pues no toda la materia moral es jurí-
dica, y le añade diferencia específica. Esta diferencia está dada
por la correlación entre derecho y obligación en estricta igualdad
y por las exigencias del bien social, como se dirá luego.

Como explica Sanz,17 la actividad jurídica está llamada a
una tarea que se desarrolla en el ágora, en el foro, en medio de
las contiendas que son fruto del egoísmo de los hombres. Propo-
niendo arquitectónicamente formas de relación adecuadas al
espacio y tiempo, guardando las proporciones establecidas por el
momento distributivo de la justicia, corrigiendo conmutaciones
que alteran la entidad de los patrimonios. Lo propio de su oficio
es el justo reparto de bienes, el justo equilibrio de bienes y servi-
cios que pueden ser dispensados y requeridos a los miembros de
la ciudad, o, como lo dice el propio Santo Tomás, un cierto opus
–obra– adecuado a otro según algún modo de igualdad.

Asimismo, si bien no se trata de una subalternación en el
significado preciso del término, el derecho se encuentra subordi-
nado por sus fines tanto a la ética como a la política, ya que la
primera persigue el bien último o felicidad y la política tiene por
fin la realización comunitaria de las condiciones que posibiliten
esa felicidad.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 77

17 SANZ, Carlos R.: ob. cit.



4. Conclusiones

De acuerdo con las pautas expuestas, el punto de partida del
saber jurídico son las conclusiones de la ética (fin del hombre y
medios para lograrlo) y también de la antropología (sobre la
esencia de la naturaleza humana). En consecuencia, cabe afirmar
la “moralidad objetiva” del derecho, pues, como dice Graneris,18
considerada la cosa justa en sí misma, no puede ser nunca inmo-
ral: el derecho es algo debido a otro, o sea, algo a lo cual va
unido el deber y el deber emerge siempre de la moralidad. Nóte-
se que este nexo es originario, intrínseco, constitutivo del dere-
cho mismo y por consiguiente no puede nacer ni vivir sino bajo
la forma de cosa justa o debida, o sea, hundiendo sus raíces en el
humus de la justicia. Pero a la vez, continúa Graneris, puede con-
siderarse una dimensión “amoral” en el derecho: ésta proviene
del ánimo o intención del agente u operante; nace del contacto de
la res iusta o derecho con el sujeto en el momento de la ejecu-
ción: puede pagar o exigir lo debido con sentido de avaricia, con
corazón de ladrón. La cosa permanece justa y la solución del
débito es aún un acto de justicia; solo que el ánimo humano no se
adecua a la moralidad objetiva del acto.

Como conclusión, y como respuesta a la pregunta que titula
estas líneas, debe afirmarse que el derecho no es independiente
de la moral, ya que tanto sus principios, objeto y fines guardan
una dependencia con aquélla, lo cual surge claramente de la doc-
trina de la subalternación que hemos expuesto. Pero, a su vez, el
saber jurídico se constituye como saber específico, pues le com-
pete el conocimiento de cada sistema u orden jurídico particular
a la luz de los principios de la filosofía del derecho. Este conoci-
miento científico a la vez orienta la determinación precisa de lo
justo en el “aquí y ahora”, de cada circunstancia de tiempo y

78 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

18 GRANERIS, Giuseppe: ob. cit., cap. IV, págs. 43-59.



lugar, tarea propia de la prudencia. La diferencia entre ambos,
como dice Olgiatti,19 no es de grado sino de naturaleza, y depen-
de de que, más allá del carácter de racionalidad y de eticidad, el
imperativo jurídico tiene como nota específica propia el carácter
de politicidad, que lo distingue (no lo separa), en el mundo de la
actividad humana, de la actividad ética con una fisonomía com-
pletamente especial. Si cada hombre viviera en una isla como
Robinson, la palabra derecho no se habría jamás pronunciado.

La especificidad del derecho respecto a la moral viene en-
tonces dada por las exigencias y necesidades de la vida política
(en el sentido aristotélico del zoon politikon), que acota el ámbi-
to de la moral restringiéndolo a aquel mínimo necesario para la
existencia de la propia convivencia. Por eso se ha dicho de la
“grandeza y miseria” del derecho; lo primero, pues sin él la so-
ciedad es impensable; lo segundo, pues su misión no es la reali-
zación de la plenitud de la comunidad (tarea reservada a la polí-
tica) y de sus integrantes (misión reservada a la moral) sino
coadyuvar para que ello se realice a partir de un mínimo, que es
nada más que –pero también nada menos– que cada hombre
tenga lo suyo. Por ello, el orden jurídico renuncia a la investiga-
ción de las intenciones (salvo situaciones muy particulares) como
también a reglar la totalidad de la vida virtuosa. Se conforma con
mucho menos y desde el punto de vista de la interioridad del
sujeto operante, asume un juicio “amoral”, ya que poco le intere-
sa si el deudor paga con buen o mal ánimo o si el contribuyente
que abona sus impuestos pensó en evadirlos.

De aquí que el saber jurídico cuente con su propio método,
que no es similar al de la moral; con sus propias normas, que si
bien deben asumir un contenido ético, son de un tenor distinto,
ya que la intencionalidad queda limitada y su finalidad no es la

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 79

19 OLGIATTI, Francesco: El concepto de juridicidad en Santo Tomás de
Aquino, Pamplona, Eunsa, pág. 335.



perfección del sujeto que obra, sino la de la obra entendida como
relación jurídica; de aquí también su especificidad. Pero a la vez
su dependencia y su subalternación, ya que los integrantes del
orden jurídico son las personas, y el marco del obrar humano
pertenece “por derecho propio” a la ética.

80 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



CAPÍTULO V
DERECHOYMORALEN MICHELVILLEY*

1. Las principales tesis de su obra

1.1. Muchos años atrás, cuando era estudiante, no dejó de
sorprenderme lo afirmado por un filósofo existencialista: la evo-
lución y madurez de la persona humana no sucede gradualmente,
como el resto de la naturaleza, sino a saltos, y el tránsito de una
etapa a otra de la vida solo es posible si en algún momento des-
cubrimos una dimensión antes ignorada y oculta. En lo que se
refiere a la vida intelectual, esta afirmación goza de plena veraci-
dad. La madurez intelectual no se produce por acumulación de
lecturas y datos –que pueden servir de sedimento– sino al “darse
cuenta” y “ver” lo que antes estaba velado; es allí cuando se pro-
duce un verdadero avance que nos sitúa en otra perspectiva más
esclarecida. Es aquí donde se inserta la misión socrática del
maestro: iluminar la realidad para que pueda ser conocida. Posi-
blemente muchos guardemos un recuerdo agradecido hacia uno o
varios autores desde quienes hemos vuelto con otra mirada a
releer a los clásicos. En Filosofía del Derecho, lo dicho vale para

* Publicado en El Derecho, el 9 de enero de 1992, nº 7907, Buenos Ai-
res, UCA.



Michel Villey. Vayan entonces estas líneas como reconocimiento
para el maestro de París, más allá del acuerdo o discrepancia que
podamos tener con muchas de sus tesis, varias de las cuales tam-
poco pueden encasillarse en moldes demasiado rígidos, dadas las
características tanto de su personalidad como de su obra.

1.2. Cronológicamente, Villey arriba a la Filosofía del Dere-
cho desde sus estudios del Derecho Romano y sus investigacio-
nes sobre la Historia de las ideas filosóficas.1 Precisamente, lo
que podría denominarse el núcleo de su pensamiento arraiga tan-
to en el estudio del concepto de derecho en la historia de Roma,
su derivación de la filosofía aristotélica y el rescate del método
del derecho –el arte jurídico–, como también en la crítica a la for-
mación del pensamiento jurídico moderno, sobre todo las fuentes
del positivismo contemporáneo. Conviene tener presente este de-
rrotero pues Villey continuó siendo siempre más historiador de
las ideas filosóficas que filósofo del derecho.

También importa destacar que su obra –y la radicalidad de
algunos de sus postulados– solo puede comprenderse a partir del
ambiente iusfilosófico de mitad del siglo XX, impregnado del más
crudo legalismo positivista, frente al cual se hallaba un iusnatura-
lismo de escasa o nula difusión. No es arriesgado afirmar, sin
temor a equivocarnos, que desde entonces, Villey mediante, el
iusnaturalismo ha retomado las fuentes del realismo primigenio y
ha vuelto a ocupar un lugar de preponderancia.

Puede decirse que el tratamiento de la díada moral-derecho
implica en su obra, más que un estudio puntual, una constante, a
veces explícita pero la mayoría de las veces implícita, en el tras-
fondo de sus tesis. Por eso, y dejando a salvo que Villey no es un

82 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

1 RABBI-BALDI CABANILLAS, Renato: La Filosofía Jurídica de Michel
Villey, Pamplona, Eunsa, 1990, pág. 39.



autor sistemático, se impone una breve síntesis introductoria
sobre los temas principales de su pensamiento relacionada con
nuestro estudio.

1.2.1. Si tuviera que elegir la principal, no dudaría: Villey,
pese a su visión parcial del tema (por los motivos que señalaré
luego), retomó con fuerza la noción clásica y realista del derecho.
Demostrará largamente que el to dikaion aristotélico y la ipsa res
iusta tomista fueron metamorfoseados desde la decadencia
medieval hasta que su significado quedara diluido en el de la ley
y en el de facultad subjetiva. Desde la modernidad, Derecho será
“derecho subjetivo” o “derecho normativo”.

Retomando aquellas fuentes, el maestro de París señala que
el “Derecho” en su sentido más importante se nos presenta como
una cosa provista de una existencia propia que el jurista busca,
cosa que no nos resulta fácil de definir;2 el Derecho no se sitúa
en el sujeto, está “en las cosas”, en la realidad externa; es el obje-
to de la justicia –que en su acepción específica tiende a dar a
cada uno lo suyo–. Por eso Santo Tomás sostiene en su vocabula-
rio técnico que la justicia busca un medio objetivo, un medio en
las cosas mismas, medium rei; busca determinar una relación, la
relación conveniente entre las cosas distribuidas entre las perso-
nas.3 Así, en la más prístina corriente aristotélica, también seña-
lará que el to dikaion es una proporción entre cosas repartidas
entre personas, un proporcional, un analogon, una igualdad.4

A los efectos de nuestro tema específico, dejemos apuntado
desde ya que Villey excluye las acciones humanas del concepto

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 83

2 VILLEY, M.: Compendio de Filosofía del Derecho, Pamplona, Eunsa,
1979, t. I, pág. 83.

3 VILLEY, M.: Consideraciones en pro del Derecho Natural Clásico,
Córdoba, Universidad Nacional de Córdoba, 1966, págs. 30-31.

4 VILLEY, M.: Compendio de Filosofía del Derecho, ob. cit., pág. 87.



de derecho. “La conducta” es el objeto propio de la moral; el
derecho en su acepción primaria es “la cosa exterior” debida a
otro; relaciones y proporciones entre las cosas.

1.2.2. En su segunda acepción digna de mencionar como
otra de sus tesis, el “Derecho” es el arte jurídico de descubrir lo
justo en las relaciones sociales. Este arte requiere una metodolo-
gía especial, totalmente diversa a la de común usanza, el legalis-
mo deductivo. Comentando a Santo Tomás, Villey sostiene que
el término ius significa el arte mediante el cual está determinada
esa buena proporción entre las cosas (ars qua cognoscitur quid
sit iustum). El jurista extrae el Derecho natural de la observación
de las cosas (consideratio rei), es decir, de las relaciones socia-
les.5 Pone especial énfasis en excluir de esta metodología cual-
quier referencia a la ley natural, punto sobre el que volveremos
luego. Para él, al método subjetivo que pretende deducir la justi-
cia de los principios de la razón interna se acaba de oponer otro
método que la busca fuera de nosotros mismos, en el mundo
exterior, y éste es el corazón de la doctrina del derecho natural.
Ejemplificando con la familia, muestra cómo es posible advertir
que en algunas se han establecido relaciones justas entre el pa-
dre, la madre y los hijos; y hay otras que, por el contrario, se han
desviado de ese orden, en donde la autoridad paterna es excesi-
va o demasiado débil. Entre las sociedades que existen, pueden
servirnos de modelo aquellas que han cumplido efectivamente
sus fines existenciales.6

Si bien hay quienes entienden que en Villey también caben
otras acepciones del término Derecho,7 creemos que las dos des-

84 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

5 VILLEY, M.: El Derecho: perspectiva griega, judía y cristiana, ob. cit.,
págs. 62-63.

6 VILLEY, M.: Consideraciones en pro del Derecho Natural Clásico, ob.
cit., págs. 67-68.

7 RABBI-BALDI CABANILLAS, R.: ob. cit., pág. 361.



criptas, además de relacionarse más íntimamente con nuestro
tema, son suficientemente explícitas de su pensamiento.

1.2.3. La tercera de las tesis fundamentales de Villey
–íntimamente ligada a la primera: ius est res– es la ubicación en
ámbitos totalmente diferentes de la justicia general y de la justi-
cia particular. La primera pertenece a la moral; solo la segunda
tiene como objeto al derecho, a la “cosa justa”. Ésta es la justicia
“jurídica”. Según Villey, para Aristóteles “justicia” expresa gene-
ralmente moralidad, la conformidad de la conducta de un indivi-
duo con la ley moral. Llama a esta justicia “justicia legal”. Dicho
de otro modo: la ley moral, al dominar a todas, es “la suma de
todas las virtudes” o la “virtud universal”.8 No obstante, concede
que no se trata de toda la moralidad, sino que si bien reúne todas
las virtudes, las considera desde el punto de vista de las ventajas
que los demás y el cuerpo social obtienen de ella: es una virtud
social.9

De acuerdo con ello concluye que para el Estagirita, las le-
yes que forman el armazón de la justicia general (sean, por lo de-
más, escritas o no, naturales o positivas) no son el Derecho (to
dikaion). Debe resaltarse la importancia de esta conclusión de
Villey: las leyes son morales, no jurídicas, pertenecen a esta pri-
mera clase de justicia, general o moral.

Queda entonces reservado el reino jurídico para la justicia
particular. Ella es la que se ocupa de los repartos concretos, exte-
riores; en palabras de Villey, sus contornos son mucho más claros
y definidos: una virtud que no deja confundirse con la suma de
todas las virtudes.10 Prueba su afirmación por el fin de esta acti-
vidad propia de justicia particular: ¿A qué tiende el hombre jus-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 85

8 VILLEY, M.: Compendio de Filosofía del Derecho, ob. cit., pág. 75.
9 Ídem.
10 Ibídem, pág. 78.



to? A no quedarse ni con más ni con menos de lo que le corres-
ponde; a que cada uno tenga lo suyo; a que sea bien realizada en
una comunidad social la repartición de los bienes y de las cargas.
Según Villey, para Aristóteles, el dikaion no se concibe en el sen-
tido riguroso de este término más que en la justicia particular;
solo ella presenta esta singularidad: buscar un fin objetivo, la
igualdad o armonía en la repartición de los bienes inherentes al
cuerpo político.11

1.2.4. Otro de los temas claves en Villey que debe ocupar un
lugar en esta síntesis es el del método jurídico. Sobre este tema
se pueden discernir en su obra dos tratamientos: en primer lugar
el “método” del derecho natural entendido como observación
objetiva de la naturaleza de las cosas. Rescata la terminología
clásica que englobaba todo lo que existe en nuestro mundo, la
integridad del hombre, espíritu y cuerpo, las instituciones huma-
nas y las instituciones sociales: la ciudad, la familia, los grupos
familiares, los grupos de intereses. Señala que Aristóteles ve en
la naturaleza las formas, las esencias generales, por las que se
pone de manifiesto el orden del mundo y que los movimientos de
todos los seres tienen un sentido, que existen en la naturaleza
causas finales.12 Pero además, en segundo lugar, Villey, desde su
aversión al racionalismo, rescata la dialéctica en sentido clásico
como camino para hallar la solución justa al conflicto judicial,
demostrando la futilidad del deductivismo silogístico, propio de
otras ciencias, como las llamadas exactas. En este sentido se ins-
cribe en una amplia corriente que, desde perspectivas parcial-
mente distintas (entre otros, Recasens Siches, L. y Perelman,
Ch.), también han recusado la metodología del legalismo positi-
vista. Villey recuerda que la búsqueda del derecho se hace entre

86 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

11 Ibídem, págs. 79 y 88.
12 VILLEY, M.:Método, fuentes y lenguaje jurídicos, ob cit., págs. 49-51.



muchos. Es una obra polifónica.13 Su materia de conocimiento
no es necesaria, sino contingente, opinativa. De aquí el rescate de
la Retórica y la Tópica aristotélica.

Si bien este tema de lógica jurídica escapa al propósito de
este estudio, caben dos puntualizaciones: como señalaremos
luego, Villey circunscribe el derecho y lo jurídico preferentemen-
te al ámbito propiamente judicial; en segundo lugar, desde nues-
tra perspectiva, dada la relación entre la ley natural y el derecho
–entendido en su acepción principal como cosa justa–, no todo lo
jurídico puede entrar en el campo opinativo a resolver mediante
el procedimiento tópico y retórico.

1.2.5. Por último, también merece nuestra atención, por su
relación con el tema que nos interesa, el tratamiento de Villey
sobre el lenguaje jurídico. A diferencia del moral y sus proposi-
ciones, el jurídico tiene una función descriptiva, ya que es el juez
quien al descubrir lo justo “dice” lo suyo de cada uno. Según su
interpretación del derecho romano, los juristas distinguían el
imperium de la jurisdictio: es cierto que el edicto del pretor y fre-
cuentemente la ley pública se expresan mediante imperativos.
Pero ésta no es la forma de la jurisdictio. Los actos se ordenan, el
derecho se “dice”.14 De esta manera, Villey intenta fortalecer su
tesis respecto a la moralidad de todas las leyes, creando un ámbi-
to propio para la labor específicamente jurídica: ella se reduce a
“decir” (función del juez) lo que es derecho.

Con esta reseña finalizamos nuestra síntesis sobre las prin-
cipales tesis de Villey. Pueden incluirse otras de significativa
trascendencia, pero creemos que los textos transcriptos son sufi-
cientes para afrontar el análisis de su visión sobre la relación
moral-derecho.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 87

13 Ibídem, pág. 80.
14 Ibídem, pág. 150.



2. Interpretación histórica de la relación entre moral
y derecho

2.1. El pensamiento sistemático nacido en la era cartesiana
es uno de los blancos de ataque preferidos por Villey. Resulta en-
tonces coherente que él no haya asumido un “sistema” con con-
clusiones claras y distintas al modo cartesiano como método de
investigación. Siendo así, como veremos luego, en el siempre
conflictivo tema de las relaciones entre moral y derecho, el pen-
samiento de nuestro autor tampoco puede resumirse en una con-
clusión apodíctica. De la reseña precedente podemos extraer
algunos datos que nos brindan un panorama: las acciones o con-
ductas humanas no son “derecho”; toda regulación de la conduc-
ta, incluidas las leyes –aun las “humanas”, en el lenguaje de
Santo Tomás–, son morales y no jurídicas; el “derecho” pertene-
ce a la órbita de la justicia particular, pues la general se identifica
con la moralidad; la “naturaleza del hombre” no es fuente de lo
justo: ella está guiada por la ley natural, que es moral; todo len-
guaje prescriptivo o normativo es moral y no jurídico.

2.1.2. Por el asistematismo antes referido, y quizás también por
su falta de apelación a la metafísica, sobre el tema podemos hallar en
Villey textos que nos conducen a conclusiones dispares entre sí.
Desde su óptica de historiador, para Villey, el decurso de la cultura
judeo-cristiana concluyó en que el derecho fuera absorbido por la
moral, perdiendo su autonomía. La consecuencia negativa fue que la
juridicidad fue monopolizada más tarde por el voluntarismo y el posi-
tivismo, quienes procediendo a la inversa, vaciaron al derecho de
todo contenido moral. Para Villey, desde la antigüedad, la concepción
aristotélica de la justicia fue avasallada por el “moralismo” de raíz
estoica, asumido luego por el judeo-cristianismo. Estima que el estoi-
cismo había creado una moral de carácter universal, dictada por la
Razón, el Logos; no se trata de un orden político, ya que los estoicos
eran cosmopolitas, sino simplemente deuna moral universal que

88 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



incluía al derecho,15 y así éste queda diluido de su realidad objetiva.
Otro tanto su-cede en las fuentes bíblicas: la Torah delAntiguo Testa-
mento comprende un conjunto de instrucciones morales, de normas
de conducta, pues la vida del judío es una marcha hacia la tierra pro-
metida y la Ley es su guía.16

Encontramos ejemplo más claro en las traducciones griegas
y latinas de la Biblia. Dikaios-justus es el “santo”; estos términos
han servido para traducir la palabra hebrea tsedaka, ligada a san-
tidad. Poco hay de jurídico en estas nociones: evocan la adhesión
a Dios y a la ley divina. El equívoco fue luego asumido por la
patrística, ya esbozada en la obra de San Ireneo o de Clemente de
Alejandría, y sólidamente constituida en San Agustín: ley eterna,
ley natural, ley antigua, por fin la ley del Evangelio. Para Villey,
de un límite al otro del sistema, no se trata aquí más que de
moral, de dirección de conducta.17 Esta interpretación se ahonda-
rá más en la Edad Media mediante el agustinismo político, y la
encontramos luego en el Decreto de Graciano o en el Libro de las
Sentencias de Pedro Lombardo. Asimismo, resalta de qué mane-
ra el trasvasamiento lingüístico se operó a través de las lenguas
romances. De esta forma droit, diritto, “derecho”, Recht, que son
traducciones del ius, hacen referencia, no a la cosa justa, objeti-
va, sino a la rectitud de la conducta del individuo. El jurista emi-
gra a la moral; al menos así lo indica la etimología.18

2.1.3. El único momento luminoso de esta historia de desfasajes
lo constituye para nuestro autor la obra de Santo Tomás de Aquino,
quien rompe con toda la tradición del agustinismo político: libera al

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 89

15 VILLEY, M.: Compendio de Filosofía del Derecho, ob. cit., pág. 116.
16 Ibídem, pág. 118.
17 VILLEY, M.: El Derecho: perspectiva griega, judía y cristiana, ob. cit.,

págs. 28-29.
18 VILLEY, M.: Compendio de Filosofía del Derecho, ob. cit., pág. 136.



derecho de la égida de la ley religiosa y demuestra que los preceptos
jurídicos de la ley antigua no han sido sustituidos por otros en la ley
nueva; el derecho vuelve a ser oficio profano; derecho que el jurista
debe perseguir per sua naturalia.19 Según Villey, en la obra de Santo
Tomás encontramos el estudio de la palabra “derecho” en el “Tratado
de la Justicia” (II-II) y no en el “Tratado de las Leyes” (I-II). Las
leyes son las reglas de las acciones humanas: gobiernan la conducta
humana, el conjunto de la moralidad; no hay que confundirlas con el
derecho considerado en su acepción propia.20 Pero tampoco concede
que todo el tratado de la justicia sea “jurídico”. Este tema se reduce a
la justicia particular, ya que la justicia general no es la justicia en sen-
tido específico, sino considerada bajo un prisma muy concreto, la
suma de la moralidad, la obediencia a toda clase de leyes morales.21
Efectuar un análisis de la interpretación tomista de Villey requeriría
un estudio específico que excede el marco de estas líneas. Sin perjui-
cio de ello, en las conclusiones críticas sobre el tema que nos ocupa,
volveremos sobre el particular.

Para Villey, el redescubrimiento de Aristóteles y del ius
como ipsa res iusta tuvo breve viabilidad, ya que la Escolástica
decadente y el final del medioevo señalan el inicio del subjetivis-
mo y el voluntarismo (D. Scoto y en especial G. de Ockam), que
eclipsaría nuevamente la objetividad de Santo Tomás. La doctri-
na clásica tampoco tuvo mejor suerte en la Escolástica Española,
ya que sus maestros, de Cayetano a Belarmino, pasando por Vi-
toria, de Soto, Suárez, son activos; casuistas, directores de con-
ciencias; su resultado fue atar la doctrina del derecho al “Tratado
de las Leyes”.22 La ruptura con la doctrina clásica será total des-

90 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

19 VILLEY, M.: El Derecho: perspectiva, griega, judía y cristiana, ob.
cit., págs. 52-53.

20 VILLEY, M.: Compendio de Filosofía del Derecho, ob. cit., pág. 136.
21 Ibídem, ob. cit., pág. 135.
22 VILLEY, M.: El Derecho: perspectiva, griega, judía y cristiana, ob.

cit., pág. 70.



de la Escuela del Derecho Natural Moderno, imputando Villey,
sobre todo a Grocio, el olvido de la función especulativa de la
inteligencia, produciéndose así un corte con la realidad exterior,
abriéndose como único camino la introspección. Para él, la meto-
dología moderna que se sustenta en “principios claros y eviden-
tes”, conocidos por vía deductiva, implica la ruptura más com-
pleta con el empirismo de Aristóteles y Santo Tomás.23

3. El derecho fuera de la moral

3.1. Este subtítulo puede resultar equívoco para calificar la
doctrina de un iusnaturalista. Posiblemente lo sea, pues su juste-
za depende del ángulo desde el cual se lo valore. De acuerdo con
la reseña histórica precedente, no es errado pensar que en líneas
generales del pensamiento de Villey se concluye no solo una dis-
tinción entre ambos ámbitos (como también lo entendieron las
clásicos) sino además una cierta incomunicabilidad. Ahora bien,
resulta importante señalar cuál es el significado que le asigna al
concepto de “moral” para efectuar una evaluación correcta de sus
tesis. Rechazando la separación kantiana entre las reglas “inter-
nas” que provienen de nuestra subjetividad, calificadas como
“autónomas”, carentes de sanción, y las “externas” o “heteróno-
mas”, provistas de sanción pública (las primeras serían las mora-
les, las segundas jurídicas), Villey se atiene a la definición que
denomina clásica, que atribuye a la moral un dominio más am-
plio: la dirección general de la conducta de los individuos; por-
que vaya acompañada de sanción (pública) una regla de conducta
no deja de depender de la moral.24

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 91

23 VILLEY, M.: Los fundadores de la Escuela del Derecho Natural Mo-
derno, Buenos Aires, Ghersi Editor, 1978, págs. 20-21. Trad. Carlos R. Sanz.

24 VILLEY, M.: Compendio de Filosofía del Derecho, ob. cit., pág. 115.



Para establecer la separación entre moral y derecho, Villey
hace hincapié en la distinción o diferencia entre la fuente de la
moralidad y la de la juridicidad o “derecho” propiamente dicho.
La primera es la ley natural; la segunda es la “naturaleza de las
cosas” o “naturaleza de los grupos sociales”. Creo que este punto
es crucial para entender su pensamiento.

Respecto a la ley natural según Villey, Santo Tomás extrae
su contenido de las tendencias naturales del individuo (de la
naturaleza del hombre), de donde pueden inferirse deberes.25 La
naturaleza del individuo, su vocación personal, los deberes que le
dicta su conciencia o la ley moral (conservarse en el ser - culti-
varse - amar al prójimo) no ilustran para nada sobre las relacio-
nes que existen en el seno de un grupo social, entre individuos;
no da de ningún modo las medidas de esta proporción (dere-
cho).26 En cuanto a la ley humana, estima que si bien para el
autor de la Suma es un complemento de la ley natural, nada dice
éste sobre el “derecho”; el “Tratado de las Leyes” es todo un tra-
tado de moral.27 Se concluye así que para Villey la ley natural
cumple una función moral, dicta deberes, rige la conducta, mien-
tras que el “derecho” es una relación entre cosas repartida entre
personas; no se encuentra en el individuo; su fuente se halla en la
realidad social, en la “naturaleza de las cosas”. Como se verá
luego, esta dicotomía de fuentes no es genuina de Santo Tomás,
sino que responde a una interpretación personal de Villey.

3. 2. Frente a estos textos, encontramos en Villey otros (cro-
nológicamente anteriores a los ya citados) en los que afirma que
la ciencia de lo justo no es más que un momento de la moral y

92 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

25 VILLEY, M.: El Derecho: perspectiva griega, judía y cristiana, ob. cit.,
pág. 55.

26 Ibídem, págs. 63-64.
27 Ibídem, pág. 56.



que sin ser toda la moral, el derecho se inserta en el interior de la
ciencia moral, de la que constituye un sector bien determinado.
Agrega que no es necesario demostrar cuán rápidamente se disol-
vería la autoridad del derecho si cesara de recibir la fuerza que le
delega la moral, si las reglas del derecho no encerrasen algo de
justicia.28 Estas citas pueden resultar contradictorias con otras
tantas, situación a veces común en autores que no se ciñen a un
orden sistemático. Posiblemente obedezcan a que su intención en
los trabajos posteriores ha sido fortalecer la autonomía del dere-
cho frente a la absorción por la moral.

Respecto a la ley, también hace algunas concesiones. AVilley
no le podía pasar desapercibido que las leyes no solo rigen conduc-
tas, como tampoco que la justicia distributiva (o sea, una parte de
la justicia particular) requiere de leyes. Entonces parece sustraer al
ámbito moral al que ha confinado a todas las leyes, incluso jurídi-
cas, a algunas de ellas. Por eso aclara que la palabra ley es dema-
siado amplia para no prestarse a otros usos que no sean regir con-
ductas; hay textos para instituir el reparto de bienes y de cargas en
un grupo social; los cuales, nos recuerda Santo Tomás, constitu-
yen, si no el derecho, una de las “razones” del derecho.29

4. Reflexiones críticas y complementarias

Para Villey, moral y derecho son ámbitos de acción distintos,
a los que les corresponden en consecuencia distintos tipos de sa-
beres y metodologías. Pienso que éste es el gran mérito de Villey:
ha intentado esclarecer el ámbito específico jurídico señalando
sus límites y objetivos: las conclusiones del iusnaturalismo pue-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 93

28 VILLEY, M.: Consideraciones en pro del Derecho Natural Clásico, ob.
cit., págs.. 50-51.

29 VILLEY, M.: El Derecho: perspectiva griega, judía y cristiana, ob. cit.,
págs. 64-65.



den ser corroboradas en la exterioridad y alteridad de las relacio-
nes y grupos sociales. De esta manera, no solo ha esclarecido el
camino de los propios iusnaturalistas, sino que frente a otras
corrientes filosóficas, demuestra la existencia de pautas objetivas
que se encuentran en la naturaleza de las relaciones sociales. Sin
embargo, en la obra de Villey no aparece explícita la conexidad
entre todos los saberes, conexidad que podemos denominar como
próxima o estrecha en aquellos que comparten el mismo objeto
de conocimiento –en el caso, la praxis–, como sucede a la moral,
el derecho y la política. Como decía Maritain, siguiendo a Santo
Tomás, “distinguir para unir”; posiblemente esto último es una de
las carencias del maestro de París. Una lectura genérica sobre el
tema nos da la impresión de que ubica a la moral y al derecho en
compartimientos estancos. Villey, para salvar la autonomía del
derecho, exagera la distinción sin señalar los vasos comunicantes
que existen entre todos los saberes prácticos.

Por ejemplo, según Villey, uno es el papel de la conciencia
que convoca a la pura virtud; otro, el papel del Príncipe y de sus
leyes, cuya función primaria permanece siendo el controlar la
corrección de los actos exteriores; otro –por fin–, el papel propio
del juez, que procede a la atribución de cargas y bienes tempora-
les. Un arte del derecho, una función específicamente jurídica se
manifiesta, independientemente de la moral y la política.30 Si
bien de esta afirmación caben varias interpretaciones, pensamos
que pueden llevar a equívocos, ya que no obstante las funciones
son diversas, existe una comunicación real entre todas ellas.

Como reflexiones críticas cabe señalar las siguientes: en pri-
mer lugar consideramos que el concepto de “derecho”, entendido
en su acepción primaria o analogado principal, no se reduce a
una “cosa” ni a una relación entre cosas, sino que también abarca
ciertas y determinadas conductas; no la conducta en general, sino

94 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

30 Ibídem, pág. 67.



las signadas por un débito, las que pueden reclamar de nosotros
aquellos de quienes somos deudores de una prestación, más allá
del ánimo con que se cumpla la prestación: éste es “su derecho”.

Estas acciones humanas, más allá de su valoración estricta-
mente moral, caen bajo la órbita jurídica. Así lo entiende Santo
Tomás y en este sentido es exacta la interpretación de Graneris
sobre los distintos términos con que designa al ius: la disociación
del objeto y del sujeto es lo que le permite identificar indiferente-
mente el derecho a veces con las res o con el opus o con la actio.
En este campo usa los tres términos como sinónimos, porque
también el opus y aun la actio, tomadas en su exterioridad, resul-
tan res. Nuestros actos, separados del ánimo, caen al nivel de las
cosas y solo son derecho en cuanto pueden ser equiparados a una
cosa y tratados como cosa. Por eso se entiende la sinonimia
tomista de los tres términos y la predilección por la res al definir
al derecho: ipsa res iusta.31

Tampoco la función jurídica puede reducirse a la judicial,
pues, si bien, como dice Aristóteles, “el juez es la Justicia vivien-
te”, el marco de actividad jurídica es mucho más amplio, sin que
por ello desaparezca diluido en la moral o la política. Es innega-
ble y de alto valor el rescate que Villey hace del derecho como la
“cosa”, pero esta denominación también alcanza a otras realida-
des semejantes. Pienso que con relación a nuestro tema, la más
importante se refiere tanto a la relación entre ley natural, ley hu-
mana y derecho, como a los alcances de la justicia general. Por
último, referido a todo ello, cabe otra reflexión sobre el lenguaje
jurídico. Por ello, resulta necesario efectuar unas consideraciones
complementarias a la doctrina de Villey, fundadas en algunas
nociones de filosofía clásica. Nos referimos a la participación
causal, a la doctrina de la analogía y a la subalternación de los
saberes.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 95

31 GRANERIS, Giuseppe: ob. cit., pág. 22.



4.1. Participación causal

Si bien la realidad existencial presenta un rostro polifacéti-
co, por otra parte forma una realidad difícilmente escindible en
compartimientos estancos. Para la tradición heleno-romana-
cristiana la vida humana se inscribe en un marco en el cual es
posible teóricamente demarcar sectores precisos; pero cuando
la consideración especulativa deja lugar a la dinámica de la pra-
xis, esos sectores distantes pierden sus límites y tienden más a
integrarse que a separarse, lo cual no implica negar su distin-
ción. No en vano la phisis proporcionaba a los griegos una
visión cósmica (integrada) y no caótica. El cosmos no era pro-
ducto de la casualidad ni de la arbitrariedad, sino del logos o
nomos, el que se expresaba mediante diké o equilibrio inmanen-
te en ese cosmos, diké que a su vez ejercía la distribución y re-
tribución de partes. Por ello, diké y nomos están íntimamente
relacionadas.

Estas relaciones tienen su base en el principio de causalidad
que, como veremos, implica simultáneamente la participación de
la causa en lo causado. Según Villey, la moralidad surge de la ley
natural, mientras que el “derecho” y la juridicidad tienen su fuen-
te en la “naturaleza de las cosas”, entendida como naturaleza de
las relaciones sociales. Pero falta dar un paso, que está a la vista:
esta segunda fuente no es otra cosa que la misma ley natural en
cuanto operativa de las acciones sociales y por tanto la vincula-
ción entre la ley natural y la ley humana –como su complemento
y determinación– implica una relación causal, denominada en la
Escolástica “eficiente” (principal para la primera ley e instrumen-
tal para la segunda).

Ahora bien, desde una perspectiva solo parcial, podría admi-
tirse la causalidad, pero negando la semejanza o comunicación.
Decimos parcial pues este aserto implica una contradicción, ya
que lo causado participa de alguna perfección propia de la causa;
de allí la comunicación entre ambos, lo cual no significa que la

96 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



causa se empobrezca ontológicamente al causar, pues lo causado
posee su propio ser.

González Álvarez, en su Tratado de Ontología, siguiendo a
Raeymaecker, señala que el efecto es una realidad que resulta de
la eficiencia de la causa y que, por consiguiente, “participa” de
su perfección: el efecto reproduce de una manera nueva e indivi-
dual una determinación que la causa posee en propiedad. La cau-
salidad no se comprende más que en función de la participación.
Quien no admita ésta, no puede dar sentido a una eficiencia real
de los seres.32 Podemos agregar con Fabro que participar debe
entenderse como tomar parte el participante en la perfección del
ente que se comporta como de orden superior según la perfección
circunstancial considerada, participación que es del orden del ser,
más allá de que se comunique al obrar, por aquello de que ser y
obrar es siempre una única realidad inescindible.33

Es correcto afirmar con Villey que la ley no es el derecho;
son dos realidades esencialmente diferentes. Pero pese a que la
ley no sea el derecho mismo, propiamente hablando, empero es
cierta razón del derecho; la ley es entonces causa eficiente –y
también ejemplar– del derecho. Consideramos que no es acerta-
do limitar los efectos de la ley natural solo a las conductas desga-
jadas de juridicidad, o sea, de relaciones jurídicas. Estas relacio-
nes tienen también su fuente en la ley natural. Como expresa
Lachance, el orden de las sociedades humanas es el fruto de la
naturaleza, de la reflexión y del sentimiento libre. La naturaleza
da los principios del orden comunitario. La reflexión determina
su modo, sea por la observación de las leyes de la naturaleza, sea
por tomar conciencia del embrión natural de orden que rige siem-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 97

32 GONZÁLEZ ÁLVAREZ, Ángel: Tratado de Metafísica (Ontología), Ma-
drid, Gredos, 1967, pág. 418.

33 FABRO, Cornelio: La nozione metafisica di partecepazione secondo S.
Tommaso d’Aquino, Soc. Editrice Internazionale, 1963, pág. 145.



pre los grupos espontáneos, pues no se obra de acuerdo con la
razón sino con la condición de conformarse con la naturaleza.34
En realidad, es la misma naturaleza humana, mediante las ten-
dencias de la ley natural, que genera el orden social, constituido
por las relaciones entre los hombres, considerados individual-
mente o como partícipes de una asociación; estas relaciones com-
prenden a las nacidas de la familia y la amistad hasta los ámbitos
político, jurídico y económico.35 En este sentido, todas las incli-
naciones naturales reseñadas por Santo Tomás tienen una necesa-
ria inserción social, tales como las relaciones sexuales, la educa-
ción de la prole y la necesidad de vivir en sociedad. Aun la
primera inclinación –conservar la vida–, que podría interpretarse
ajena a la sociedad, es también social en el pensamiento del aqui-
natense, en el que cada parte “se ordena al todo” como a su bien
y perfección, y por ello la vida individual tiene un valor social.36

4.1.1. Con estas pautas estamos en condiciones de extraer
algunas conclusiones. En primer lugar, y aunque parezca a prime-
ra vista discutible, Villey está plenamente en lo cierto al sostener
que todas las leyes –incluidas las positivas– son morales, en sus
palabras, “porque regulan conductas”, lo cual no significa que la
ley específicamente moral o ley natural no tenga una extensión
mucho más amplia que aquellas cuyo objeto es regir “determina-
das” conductas, aquellas imprescindibles para el bien social.

De aquí la necesaria moralidad de las leyes positivas. Como
bien sostiene Graneris, quien se propone hacer obrar al hombre o
inhibirle la acción debe tener presente la propia naturaleza del
obrar humano, que, considerado en su concreción, es esencial-

98 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

34 LACHANCE, Louis: ob. it., pág. 137.
35 QUINTANA, Eduardo M.: Notas sobre el concepto de derecho, Funda-

ción Centro Cultural Universitario, 1981, pág. 15.
36 SANTO TOMÁS DE AQUINO: Suma Teológica, Madrid, BAC, 1956, I-II,

94, 2.



mente ético. Impulsar al hombre a la acción, obstruirle la vía y
desentenderse de las normas morales a las que está esencialmente
sometida su actividad equivaldría a querer manejar un instrumen-
to sin tener en cuenta su estructura.37

Pero a la vez, nuestro desacuerdo con Villey reside en que el
“derecho”, la misma cosa justa, sea ajena a la conducta y no
guarde una dependencia directa con la ley natural, o sea, con la
ley moral. Al respecto también dice Graneris: si el eje de todo
ordenamiento jurídico está en la cosa justa, significa que nace del
mismo seno de la justicia y, por lo tanto, de la moral. El derecho
es id quod alteri debetur, o sea, algo a lo cual va unido el deber,
y el deber emerge siempre de la moralidad. Nótese que este nexo
es originario, intrínseco, constitutivo del derecho mismo, y por
consiguiente no puede nacer ni vivir sino bajo la forma de cosa
justa o debida, o sea, hundiendo sus raíces en el humus de la jus-
ticia.38 Por los dos caminos señalados –ley natural y esencia del
derecho– el maestro italiano concluye en la moralidad intrínseca,
conceptual del derecho.

4.2. La doctrina de la analogía

Villey asumió más su calidad de historiador de las ideas jurí-
dicas que la de filósofo, al menos la de metafísico: Es de advertir
que en su obra falta una aplicación de la doctrina de la analogía,
ampliamente desarrollada por numerosos iusnaturalistas contem-
poráneos.39 Como ya se indicó antes, admite dos acepciones

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 99

37 GRANERIS, G.: ob, cit., pág. 43.
38 Ibídem, pág. 44.
39 Con respecto a la aplicación de la analogía al ámbito jurídico, ver la

obra de Lachance citada y la de KALINOWSKY, G., Concepto, fundamento y
concreción del derecho, ob. cit.



principales del término “derecho: la misma cosa justa, objetiva y
el arte jurídico. Dada su postura, queda fuera de los derivados
análogos, la ley, motivo por el cual falta el nexo entre moral y
derecho. En el punto anterior hemos desarrollado el tema de la
participación y comunicación existente entre ley y derecho. Por
tanto, ‘derecho’ no es solo una ‘cosa’ sino también la ley en
cuanto eficiente y en cuanto ejemplar: así como el artista posee
en su mente cierta idea de la obra a realizar, que es la regla del
arte, así también la razón determina lo justo de un acto conforme
a una idea preexistente en el entendimiento”.40

La ausencia explícita de la doctrina de la analogía hace que
Villey circunscriba el “derecho” a las relaciones o repartos entre
cosas, o entre cosas y personas, pero siempre desvinculado de la
realidad legal. Es insistente en señalar que para Santo Tomás el
“derecho” es estudiado solo en el “Tratado de la Justicia” y no en
el de las “Leyes”. Sin embargo, en este último, Santo Tomás sos-
tiene que “la ley que no es justa no parece que sea ley [...] la
fuerza de la ley depende del nivel de su justicia [...] toda ley
humana tendrá carácter de ley en la medida en que se derive de la
ley de la naturaleza”.41 Aquí podemos observar la ligazón entre
ley y justicia, sucediendo otro tanto pero a la inversa (entre justi-
cia y ley) en el tratamiento de la justicia distributiva, ya que no
hay distribución o reparto sin leyes que los determinen, al menos
en la complejidad de las sociedades contemporáneas.

También por la vía de la analogía de atribución intrínseca
cabe denominar a la facultad moral “derecho subjetivo”, denomi-
nación que es válida siempre y cuando participe de la realidad
objetiva propiamente llamada “derecho” a la cual le está subordi-
nada. Como sostiene Lachance, la facultad no es el derecho ni el
título pues las supone, surge como un efecto natural de aquél,

100 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

40 SANTO TOMÁS DE AQUINO, ob. cit., II-II, 57, 1.
41 Ibídem, I-II, 95, 2.



como una consecuencia necesaria. La acción no es justa porque
se tenga la facultad de cumplir sino que se tiene la facultad de
cumplirla porque es justa. Por lo tanto, por la vía de la analogía
encontramos nuevamente la relación entre la moral (como ley
natural y como facultad subjetiva) y el derecho.

4.3. La subalternación de los saberes

Respecto a la unidad o diversidad de los saberes científicos,
se han asumido tres posiciones: según la primera, no hay diversi-
dad de saberes, sino que los distintos conocimientos son solo ma-
tices o perspectivas de una única ciencia (es el caso del deducti-
vismo cartesiano o de la pretensión de la “ciencia unificada” de
los positivistas lógicos). Según una segunda posición, cada cien-
cia tiene su ámbito exclusivo de conocimiento sin recibir aportes
de otras ciencias; de lo contrario, se contaminarían perdiendo su
especificidad (Kelsen). Por último, para el realismo clásico, co-
menzando por Aristóteles, existe un vínculo fundamental unifica-
dor de toda la especulación humana, pero a la vez cada ciencia
cuenta con objetos, principios, fines y métodos propios.42

Con acierto dice Carlos Sanz que en medio de los grandes
descubrimientos que ha realizado Villey para el renacimiento del
derecho natural clásico encontramos dos falencias. En primer
lugar, parece desconocer el tema de la analogía... En segundo
lugar, parece desconocer los principios de la subalternación de
los saberes, tema capital que ya en la Ética a Nicómaco de Aris-
tóteles se encuentra preludiado. Por ello, cuando Villey afirma
que el “moralista no puede pretender dictar sus principios al
derecho”, está desconociendo este principio de la subalternación
–en este caso en función del fin–, pues el moralista, aun en la

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 101

42 LACHANCE, L.: ob. cit.



hipótesis de que no pueda dictar sus principios (la postura más
favorable al pensamiento de Villey), siempre puede juzgar sobre
ellos y sobre los fines del orden político y jurídico.43

Pero además, el saber jurídico se encuentra subalternado a la
antropología y a la moral por sus principios, pues toda ciencia
que no parte de primeros principios absolutos (metafísica, mate-
máticas y filosofía natural) debe tomar sus principios de las con-
clusiones de otra ciencia. Por eso el saber jurídico comienza su
disquisición, aun, como dice Villey, para efectuar un recto repar-
to de bienes sociales, desde una concepción del hombre y de sus
fines. También hay una subalternación específica a la moral por
el objeto, ya que dos ciencias se dicen subalternadas desde esta
perspectiva cuando la subalternante abarca el objeto en su máxi-
ma extensión (en el caso, lo suyo de cada uno en las relaciones
sociales es máximamente conocido por la moral que atiende no
solo a los actos exteriores, sino también a la interioridad), objeto
que también es conocido por otra ciencia que reduce esa exten-
sión agregándole diferencias específicas, pues las determinacio-
nes de lo justo pertenecen por su contingencia al saber jurídico.

4.4. Una consideración aparte en este análisis merece el tra-
tamiento de Villey sobre el lenguaje jurídico: el derecho se
expresa en indicativo, “su función es decir lo que es de cada
uno”; por el contrario, el lenguaje normativo o prescriptivo es
propio de la moral. Consideramos que estas conclusiones deben
visualizarse a la luz de la tesis genérica sobre el tema. Para
Villey, el derecho fue absorbido por la moral a lo largo de la his-
toria de nuestra era (concepción de Santo Tomás) y su preocupa-
ción y desvelo fue devolverle su entidad propia y su autonomía.

102 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

43 SANZ, Carlos R., nota 50, en VILLEY, M.: El Derecho: perspectiva grie-
ga, judía y crisitnana, ob. cit. pág. 65.



Por lo tanto, no cabe extrañarse de que su investigación tienda a
resaltar todos los matices diferenciadores de uno y otro ámbito,
aun en el lenguaje.

En su trabajo Sobre el indicativo en el Derecho, al efectuar
la génesis del normativismo, expone cómo en la modernidad, el
discurso de la moral sufre una metamorfosis, ya que se reduce a
preceptos de acción, sea bajo la forma de “imperativos”, sea bajo
la forma de “normas”, y que bajo el contagio de la filosofía
moral, esta forma de lenguaje invade el derecho. Como conse-
cuencia, el derecho no es más lo justo, no se puede expresar en
enunciados indicativos, verdades sobre el ser.44

Ahora bien, ¿cabe razón a Villey al sostener el indicativo
como modo específico del derecho opuesto al imperativo o pres-
criptivo de la moral? Entendemos que solo parcialmente. En
efecto, el gran mérito de Villey es poner a la luz la metamorfosis
sufrida sobre la moral de la Suma de Santo Tomás, motivada por
la expansión e influencia de la filosofía kantiana, que reduce la
moral a un catálogo de “deberes” deducidos subjetivamente del
imperativo categórico. Es exacta y esclarecedora su denuncia
sobre el reduccionismo que padece esta moral, desvinculada de
finalidades objetivas y encerradas en la individualidad.

Pero por los mismos motivos que brinda Villey, cabe con-
cluir que la moral clásica no se reducía a una enunciación de de-
beres. Las Éticas de Aristóteles y los “Tratados” sobre moral de
la Suma de Santo Tomás, no se limitan a enunciar deberes y por
lo tanto su lenguaje no es específicamente prescriptivo, lo cual
no quita que desde las descripciones de la realidad moral surjan
luego los deberes. Otro tanto cabe acotar respecto al lenguaje
jurídico, que se expresa tanto en indicativo como en modo pres-
criptivo; a veces solo indica, otras solo permite; otras por fin se
enuncian en indicativo, pero con claro destino prescriptivo. Por

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 103

44 VILLEY, M.:Método, fuente y lenguaje jurídicos, ob. cit., pág. 143.



104 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

otra parte, si bien el juez “dice” el derecho, el mundo jurídico no
se reduce a la función judicial y además la importancia de la
decisión judicial reside en que se concreta en una norma que
debe ser cumplida por las partes. Estas apreciaciones no restan
valor a las observaciones de Villey, ya que su propósito es claro:
lo justo no depende de la conciencia, ni de las intenciones mora-
les del agente, sino de una relación objetiva que puede ser des-
cripta y expresada en indicativo.

5. Conclusiones

Se ha visto que Villey no es un autor sistemático; tampoco
sus tesis son el resultado de un silogismo. Por tanto, no debe ex-
trañar que sobre la relación entre moral y derecho su pensamien-
to presente ambigüedades y ciertas contradicciones. Es posible
que ello obedezca a que su interpretación de los clásicos es más
aristotélica que tomista.

Pero más allá de ello, el alto valor de su obra ha sido redes-
cubrir el auténtico sentido del derecho y de la justicia y los cla-
roscuros apuntados quedan salvados a la luz de la participación
causal y de la subalternación, como queda expresado antes. Tam-
bién tiene relevante importancia su distinción entre la metodolo-
gía de la moral y de la ciencia jurídica, ya que ésta tiene su punto
de partida en la exterioridad y no en la intención del agente. Sus
conclusiones se apoyan en una exhaustiva investigación histórica
que pone al descubierto la transformación del concepto de dere-
cho desde la decadencia medieval. Acierta Villey al poner en des-
cubierto la hiperinflación del derecho desde la modernidad y el
humanismo ilustrado: desde la modesta, pero a la vez imprescin-
dible, función jurídica de los clásicos, el derecho se transformó
en una catarata de promesas prometeicas a través de las declara-
ciones de los derechos del hombre. Así, Villey describe correcta-
mente el camino pendular, de un extremo a otro, que recorrió esa



relación: la absorción del derecho por la moral sufrida antaño se
metamorfoseó en sentido contrario: el derecho y también la polí-
tica se constituyeron en los únicos responsables de la felicidad
humana, pero paradójicamente la justicia legal quedó en manos
del arbitrio positivista y se diluyó la función de la justicia distri-
butiva ejercida las más de las veces como un reparto demagógico
de prebendas.

La personalidad intelectual de Villey ha sido la de un intuiti-
vo; su mérito es “darse cuenta” de la realidad de las cosas. Desde
allí elabora las justificaciones que avalan su conclusión. En este
sentido, resultan más valiosas sus intuiciones que sus justifica-
ciones: aquéllas han reafirmado el camino que debe transitar el
iusnaturalismo. Por eso y por la trascendencia de su obra, nuestro
agradecido recuerdo.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 105





CAPÍTULO VI
FUNDAMENTOS DELDERECHO. LANATURALEZA

SOCIALDELHOMBRE. LALEY NATURAL

1. Introducción

El fundamento de una realidad es aquello que explica su
existencia. Responde a la pregunta “¿por qué tal cosa es como
es?”. Por eso se utiliza en varios sentidos: principio, razón sufi-
ciente, origen y causa. Aquí tomaremos el término “fundamento”
como causa. Por lo general, se entiende por causa aquello que
produce un efecto, que pone en movimiento a otra cosa (causa
eficiente), pero también todo ser tiene una finalidad, existe “para
algo”, es decir, para cumplir un objetivo. Por ello, el fin es asi-
mismo una causa (final). Ambas causas, eficiente y final, se inte-
gran con la material y formal.1

1 Aristóteles fue el primer filósofo en determinar que todo ente no tiene
solo una causa, entendida como origen o principio, sino que la explicación cau-
sal requiere de cuatro causas, dos intrínsecas, denominadas “material” y “for-
mal”, y dos extrínsecas, “eficiente” y “final”. Además, cabe agregar una quinta:
la causa formal extrínseca o modelo. Causa material: es aquello de lo que está
hecho una cosa, aquello que lo constituye en cuanto materia. Respecto del dere-
cho, su causa material está dada por cosas materiales o inmateriales que son



2. El concepto de naturaleza: origen (eficiencia) y finalidad

Para el iusnaturalismo, el término “naturaleza” es análogo,2
o sea, se predica de múltiples realidades que, si bien son diferen-

108 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

bienes para su titular. Como dice Hervada, lo que puede constituirse en derecho
es muy vario: materia inerte –fundos, casas, objetos de arte, dinero, máquinas,
etcétera–, semovientes o animales, cosas inmateriales –funciones, cargos, etcé-
tera–. Asimismo, pueden ser conductas, o sea, acciones humanas. Causa formal:
es la que determina a la materia a ser lo que es y no otra cosa. Por la forma dis-
tinguimos una cosa de otra; por lo tanto, es la causa determinante. Respecto del
derecho, la forma es la igualdad que debe existir en la relación entre cosas y per-
sonas. Cosas en cuanto que la relación de justicia se determina por dar a otro lo
suyo, o sea, lo igualmente debido; por ejemplo, en una compraventa la forma
está dada por el equilibrio o igualdad entre las prestaciones. Con relación a lo
debido a las personas, hay una igualdad fundada en la naturaleza humana y, por
tanto, en los intercambios de acciones o conductas debe darse a los demás la
igualdad fundada en su humanidad. Además de esta igualdad fundada en la
naturaleza, hay otra igualdad denominada “geométrica” o “proporcional”, ya
que no todas las personas tienen los mismos derechos y, por ende, la igualdad no
es de tipo aritmético, sino, como queda dicho, proporcional a los méritos de las
personas. Causa eficiente: es aquella de la cual algo proviene, es la que le da ori-
gen y la pone en existencia. Se divide en dos: causa eficiente principal, y causa
eficiente instrumental o instrumento por el cual la primera realiza su eficiencia
(por ejemplo, el pincel respecto al pintor). La causa eficiente principal del dere-
cho es la naturaleza social del hombre y la que prescribe las obligaciones funda-
mentales es la ley natural. La causa instrumental son las normas positivas crea-
das por la sociedad a través de distintos mecanismos. Tales son las leyes, las
sentencias, los contratos o actuaciones autónomas, la costumbre. Causa final: es
aquello para lo cual algo existe. Considerados en su inmediatez, los derechos
son bienes necesarios para el desarrollo de las personas, pero mediatamente son
también necesarios para la existencia del bien común o bienestar general. Causa
formal extrínseca: es la idea preexistente que ha servido como modelo. El dere-
cho o lo justo es discernido por la razón conforme a una cierta medida o regla de
prudencia.

2 Ver analogía en capítulo primero, punto 2.2., “Origen y desarrollo de la
doctrina de la analogía”.



tes, guardan semejanza, pues participan de un elemento común.
Esta primera consideración es fundamental para un correcto
entendimiento del tema, ya que desde la Edad Moderna, la pala-
bra “naturaleza” significó únicamente a los entes irracionales, o
solo lo sensible e instintivo del hombre. Por el contrario, como
veremos, la naturaleza abarca todos los seres que no son produc-
to del quehacer técnico del hombre, entre ellos, el mismo hom-
bre. Por eso corresponde hablar también de “naturaleza humana”
con tanta propiedad como mencionamos la restante naturaleza.

El elemento común que especifica a todo ente natural es su
dinamismo intrínseco, que lo impulsa a su desarrollo y creci-
miento para lograr su plenitud, ya sea como vegetal, animal o
humano. Podemos decir, entonces, que la naturaleza es el
“motor” dinámico del ser. Sostiene Graneris que en la naturaleza
vemos la raíz del primer movimiento de los seres hacia su propio
fin y por esto afirma que para que una cosa pueda ser natural a
un determinado sujeto se requieren dos condiciones: origen ínti-
mo o causalidad intrínseca dada por la tendencia espontánea y la
finalidad colocada en aquellos bienes que exige el sujeto para su
propio desarrollo. Por lo tanto, es natural lo que se encuentra en
el punto de confluencia de los dos requisitos: génesis y fin,3 o,
como queda dicho, “eficiencia” y “finalidad”.

Las doctrinas cientificistas desde el siglo XVIII entendieron
que el universo era una máquina en la que cada movimiento pos-
terior es movido por uno anterior. Esta visión mecanicista del
mundo nos ha acostumbrado a pensar o sentir así. El ser humano
sería una máquina movida por las impulsiones de sus apetitos
(Hobbes, Newton). Como explica con acierto Francisco Carpin-
tero, por el contrario, el iusnaturalismo clásico entendía el movi-
miento de otra manera. Las “cosas” están en continuo movimien-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 109

3 GRANERIS, Giuseppe: Contribución tomista a la Filosofía del Derecho,
Buenos Aires, Eudeba, 1973.



to propio porque nada las empuja violentamente: son ellas las
que tienden hacia lo suyo con fuerza o poder propio. En especial,
los vivientes, es decir, “las cosas animadas”, tienen un movi-
miento que es interno a ellas mismas y que las orienta a su propio
fin. La mentalidad moderna considera únicamente la causalidad
eficiente (fuente u origen), lo mismo en la física que en derecho
y en la moral. En cambio, el estilo clásico de considerar la nor-
matividad de las conductas partía de que cada ser tiende a su fin
(aunque inconsciente o voluntariamente no se lo logre). En con-
secuencia, mientras los modernos situaron la razón de las normas
al comienzo del proceso, la filosofía del derecho y la jurispruden-
cia clásica tendían a situar la razón de ser de las normas al final
del proceso, es decir, la actuación o conducta del ser se encuentra
guiada por fines o finalidades a las que tiende su propia naturale-
za, tanto para subsistir como para desarrollarse.4

Este concepto de fin es clave, pues los bienes tienen función
de fines, o sea, los buscamos como fin de nuestras acciones.
Tanto los irracionales como los humanos requieren determinados
bienes. Pero se los conoce y consigue de distinta manera. En la
persona humana es natural su deseo de felicidad, de amar, de
conocer intelectualmente, de divertirse, de querer elegir y ser ele-
gido, de ser libre. Estas tendencias son tan naturales como las
sensibles (nutrirse y reproducirse), pero para realizarse se requie-
re la intervención de sus facultades racionales: por la inteligencia
se conoce la verdad de las cosas y el bien, y se las quiere por la
voluntad.

110 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

4 CARPINTERO, Francisco: La ley natural, historia de un concepto contro-
vertido, Madrid, Ediciones Encuentro, 2008, págs. 52-59.



2.1. Naturaleza humana

2.1.1. Sensibilidad y racionalidad (sentidos, emociones,
inteligencia, voluntad)

El ser humano ocupa el lugar superior en la escala de los
cuerpos vivientes. El viviente se diferencia del inerte en que
posee el principio del movimiento en sí mismo, lo que le permite
realizar diversos. Por eso, la noción de vida se emparente con la
de movimiento espontáneo. La vida no proviene de la materia,
pues esta no posee en sí misma esa cualidad, sino del alma res-
pecto a la cual debe establecerse la siguiente clasificación tripar-
tita según las facultades de cada una: alma vegetativa (plantas),
alma sensitiva (animales) y alma intelectiva (humanos), con la
característica de que cada una posee las propias, además de las
facultades de las inferiores. De esta manera, el ser humano tiene
las potencias propias de la vida vegetativa –nutrición, crecimien-
to y generación– de la vida sensitiva –conocimiento sensible– y
de la vida intelectual –inteligencia y voluntad o apetito racional–.

Su especificidad reside en que no es solo racionalidad ni
solo sensibilidad. Es un cuerpo animado y un espíritu encarnado.
No se explica ni se entiende sin advertir esta extraña simbiosis
distinta a todos los seres existentes. El materialismo pretende
explicarlo solo a través de instintos y pulsiones físicas. El racio-
nalismo, por el contrario, lo considera una fría razón instrumen-
tal que construye el mundo circundante.

A diferencia de todos los irracionales, en los que el núcleo
de potencialidades naturales se despliega en forma necesaria
mediante tendencias físicas, vegetativas o sensitivas, el hombre,
si bien es portador de tendencias que lo impulsan hacia su reali-
zación, ésta depende en última instancia de él mismo. Sin perjui-
cio de ello, también reviste gran importancia su medio social.

Las facultades racionales del hombre son la inteligencia,
denominada también “razón”, y la voluntad. La primera función
de la inteligencia es conocer las esencias de las cosas materiales

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 111



como universales y abstractas. A partir de allí puede formular jui-
cios y razonamientos. La voluntad es la facultad de querer el bien
entendido como finalidad última o tendencia a la felicidad. Este
ejercicio se concreta en múltiples actos particulares. La indeter-
minación de la voluntad es la fuente de la libertad. Si la voluntad
se determinara necesariamente por un bien, carecería de libertad
Con respecto a los bienes particulares, existe una prelación de la
inteligencia, pues por ella conocemos las cosas y recién entonces
podemos apetecerlas y elegirlas. Pero, como constitutivo ontoló-
gico, la voluntad es concomitante a la inteligencia, pues es la ten-
dencia a la realización y a la felicidad, y este impuso nos lleva, a
su vez, a conocer. Es decir, hay una influencia recíproca entre la
inteligencia y la voluntad.

2.1.2. Socialidad y juridicidad
En todo ser, su forma (causalidad formal) y su fin (causali-

dad final) se encuentran íntimamente imbricados. Cada forma
“es” para un fin determinado. Y el fin se alcanza con la plenitud
de la forma. Aristóteles, partiendo de la experiencia, concluye
que el hombre aislado no lo puede alcanzar y que solo lo logra
asociado a otros semejantes: “Sin ninguna duda es absurdo que-
rer hacer del hombre feliz un solitario. El hombre en efecto es un
ser social y naturalmente hecho para la vida en sociedad”.

Esta tendencia se concreta primeramente en la vida en pare-
ja antes que en sociedad política; tanto más cuando la familia es
anterior a la ciudad y más necesaria que esta última, pues la
reproducción es común a todos los seres vivientes. De estas pre-
misas vitales, Aristóteles concluye que la comunidad que nace
naturalmente es la casa o familia; la comunidad primaria consti-
tuida por varias familias es el pueblo o aldea y, finalmente, la
comunidad compuesta por varios pueblos o aldeas es la ciudad-
estado. La experiencia política se manifiesta primariamente por
la amistad y comunitariamente por la concordia, a la que llama

112 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



“lazo” entre las ciudades y que, según su opinión, debe merecer
continuamente la atención de los legisladores.

La naturaleza humana mediante estas tendencias genera el
orden social, constituido por las relaciones entre los hombres,
considerándonos individualmente o como partícipes de una aso-
ciación; estas relaciones incluyen desde las nacidas de la familia
y la amistad hasta la economía y la política. Recordando la dis-
tinción fundamental de los entes en substancias (lo que existe en
sí) y accidentes (lo que existe en otro), las substancias son los
individuos, pero cuando éstos se relacionan entre sí surge una
realidad que es la relación social, que pertenece a la categoría de
accidente.

Todo ente integrado por partes requiere un orden como pre-
supuesto fundamental de su existencia, también la realidad social
debe poseer el suyo propio. Como todo lo humano, la naturaleza
brinda los principios (tendencias) y el fin, pero su realización
depende de la inteligencia práctica y de la voluntad, según las
circunstancias de cada tiempo y lugar.

Como expresa Lachance, el orden en las sociedades huma-
nas es el fruto de la naturaleza, de la reflexión y del asentimiento
libre. La naturaleza da los principios del orden comunitario. La
reflexión determina su modo, sea por la observación de las leyes
de la naturaleza, sea por tomar conciencia del embrión natural de
orden que rige siempre los grupos espontáneos, pues no se obra
de acuerdo con la razón sino con la condición de conformarse
con la naturaleza.5

Con todos los elementos precedentes, estamos en condicio-
nes de precisar la noción del orden jurídico. Como aclaración es
conveniente resaltar que él es el objeto del conocimiento jurídico,
pues si bien su existencia está especificada por el “derecho”, que

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 113

5 LACHANCE, Louis: El concepto de derecho según Aristóteles y Santo
Tomás, Buenos Aires, s. e., 1953.



otorga sentido a todos sus componentes, no debe circunscribirse
el conocimiento de la realidad jurídica al derecho. Si se pierde de
vista que este especifica el orden jurídico, fácilmente se desvía el
camino del realismo para caer en el normativismo, subjetivismo
o idealismo. Pero, a su vez, reducir toda noción jurídica a la de
“derecho” implica cercenar su misma riqueza y dejar sin explica-
ción su contenido.

El orden jurídico es la cualidad o disposición inherente a la
sociedad por la cual se otorga a cada uno lo suyo propio, o sea, lo
que le corresponde, teniendo en cuenta el bien común. Este suum
no se reduce a una cantidad material, sino que también compren-
de el “estado” de las personas y grupos sociales y su funcionali-
dad. La juridicidad es una cualidad indispensable para que la
sociedad cumpla sus fines, pues si bien, como dice Aristóteles,
cuando hay amistad no es necesaria la justicia, por otra parte,
todas las relaciones sociales que no se fundan en la gratuidad
(que son la inmensa mayoría) necesitan una regulación que es
impartida por la justicia entendida como ordenamiento social.

La juridicidad como cualidad del orden social participa tam-
bién del mismo fundamento, es decir, de la naturaleza. En primer
término, la naturaleza social del hombre es fuente o causa efi-
ciente, pues implica la realización del orden humano en todas sus
dimensiones. En segundo lugar, es causa formal intrínseca o
modelo, pues el jurista observando las relaciones naturales obtie-
ne los principios ejemplares básicos para elaborar a partir de
ellos el reparto de lo justo. Este “modelo” no se encuentra en la
razón, sino en la realidad misma de las actividades sociales natu-
rales; por eso, el realismo clásico no es subjetivista, sino que
parte de una actitud objetiva: la observación de la realidad.

En la naturaleza de las cosas hay un sentido que se encuentra
oculto en la pura materialidad, pero que puede ser descubierto por
el entendimiento. La actitud objetiva del conocimiento significa
que el entendimiento humano conoce ante todo el ser que se
encuentra presente ante él, luego el acto de conocer, la facultad de

114 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



conocer y, por último, el sujeto como sujeto. Como lo expone
Villey, segúnAristóteles “nosotros extraemos ante todo lo justo de
la observación de la naturaleza: hay leyes constituidas según la
naturaleza. Hay un justo y un derecho natural. Al método subjeti-
vo que pretende deducir la justicia de los principios de la razón
interna, se acaba de oponer otro método que la busca fuera de
nosotros mismos, en el mundo exterior. Henos aquí en el corazón
de la doctrina del derecho natural. [...] Aquí es necesario liberar-
nos de la dicotomía que la filosofía moderna establece entre el ser
y el deber ser. Descartes y Kant nos han habituado a considerar la
naturaleza como formada por materia inerte regida por leyes
mecánicas; el espíritu sería el único que posee sentido y valor.
Nosotros sostenemos por el contrario, que el mundo que tenemos
frente a los ojos es, en sí mismo, rico en valores. [...] Sin duda, el
orden de nuestras sociedades no es totalmente similar al del
mundo físico: el hombre tiene el privilegio enorme de ser libre, es
decir libre de apartarse del plano de la naturaleza. [...] Nuestras
sociedades están constituidas solo más o menos según la naturale-
za. Así, por ejemplo, existen familias en donde se han establecido
relaciones justas; hay otras que por el contrario, se han desviado
del orden, en donde la autoridad paterna es excesiva o demasiado
débil. Nuestra razón tiene que discernir cuáles pueden servir de
modelos; entre las sociedades que existen, lo serán aquellas que
han cumplido efectivamente con sus finalidades naturales”.6

Pero, además, la naturaleza no es solo fuente y modelo, a
partir de lo cual se construye independientemente el orden jurídi-
co, sino que participa también en la realidad misma de sus ele-
mentos (“participar” significa que integra existencialmente esa
entidad). Como bien señala Graneris,7 “un ordenamiento jurídico

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 115

6 VILLEY, Michel: Consideraciones en pro del derecho natural clásico,
Córdoba, Universidad Nacional de Córdoba, 1966, págs. 66-68.

7 GRANERIS, Giuseppe: ob. cit.



concreto es siempre una solidificación o incrustación de elemen-
tos positivos en torno a un núcleo natural; la parte positiva es el
revestimiento dado por el hombre a una cosa justa ex natura sua,
es una demarcación exacta de los límites de una cosa natural-
mente justa, pero no bien delimitada naturalmente. Agrega que el
derecho natural y el positivo no son dos derechos que puedan
yuxtaponerse y mucho menos contraponerse, pues son dos teji-
dos sólidamente trenzados en el mismo organismo. El derecho
natural es la raíz de la cual vive, la base sobre la cual se rige el
derecho positivo”.

3. Nociones introductorias al concepto de “ley natural”

3.1. La ley: orden y medida de una realidad. La deformación
moderna del concepto de ley natural

Genéricamente, el concepto de ley remite a los conceptos de
regulación y ordenamiento. Cualquier ley (física, moral, jurídica,
religiosa, etc.) es una regla y medida de un ser y de su actividad;
a la vez, la ley ordena intrínsecamente a ese ser y a sus activida-
des. Pero debe advertirse la diferencia entre la primera y las res-
tantes, pues aquella se cumple de manera determinada y necesa-
ria, mientras que las segundas están dirigidas al ser humano que
puede libremente acatarlas o desobedecerlas.

La ley natural se distingue así de las leyes físicas, pues lo
humano se especifica por sus facultades sensibles y racionales.
Por lo tanto, no se trata de impulsos o tendencias físicas ni instin-
tivas, sino que es un conocimiento que debe ser adquirido prime-
ro por los sentidos y luego conjuntamente con la razón. Tampoco
cabe entenderla en forma idéntica a las leyes positivas, como un
código de normas explícitas y precisas.

Las deformaciones históricas sufridas por el concepto de la
ley natural a partir de la Edad Moderna lo tornaron irreconocible

116 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



comparado con el sentido clásico. Desde una perspectiva jurídica,
o sea, por vía inductiva y dialéctica (clásica), ha sido a los juristas
más accesible recuperar el sentido primigenio, lo cual no significa
que el camino recorrido no haya sido (y siga siendo) arduo.8 La
confusión –y error– más extendida tiene sus raíces más fuertes en
el racionalismo filosófico y su correlato jurídico, que no solo mutó
el significado de la ley natural, sino que identificó el concepto de
derecho con el de ley, cuestión que hasta un pasado no tan lejano
pasó inadvertida aun en cierta doctrina iusnaturalista. En efecto,
sobre todo entre los siglos XVII y XIX va a plasmarse una contradic-
ción irreductible entre el iusnaturalismo (asumido por el racionalis-
mo) y el positivismo que, desde raíces hobbesianas y roussonianas
(culto a la voluntad general expresada por las leyes), se conjugó
con el constructivismo sociológico de corte comptiano.9

Cabe también una especial referencia a Hugo Grocio, para
quien “la ley natural existiría aunque Dios no existiese (etsi Deus
non daretur), estableciendo así la paradoja de proponer la exis-
tencia de un mundo normativo absoluto y concomitantemente
relativizar la causalidad divina.10 Avalando plenamente lo

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 117

8 Los juristas de nuestra generación (graduados en la década del sesenta
del siglo pasado) debemos expresar nuestro agradecimiento, entre tantos otros,
a Louis Lachance (El concepto de derecho en Aristóteles y Santo Tomás, ob.
cit.) y Giuseppe Graneris (Contribución tomista a la Filosofía del Derecho,
ob. cit.), ya que las lecturas de las obras citadas nos aclararon el significado
auténtico de los términos “ley” y “derecho” y, como consecuencia, las diferen-
cias ontológicas, gnoseológicas y semánticas existentes entre “ley natural” y
“derecho natural”, así como también las distinciones y relaciones entre “justi-
cia” y “derecho”, y entre “moralidad” y “juridicidad”, sin los cuales el iusna-
turalismo clásico es inentendible.

9 QUINTANA, Eduardo M.: “La percepción de los valores morales”, Pru-
dentia Iuris, 2011, Buenos Aires.

10 En busca de una ética universal: nueva mirada sobre la Ley Natural,
nº 32, Comisión Teológica Internacional, 2008.



expuesto, desde una perspectiva jurídica, me permito referirme a
la excelente reseña de Truyol y Serra, para quien “el sesgo racio-
nalista de Grocio reaparece en su teoría de la cognoscibilidad del
derecho natural, según la cual los principios del derecho se dedu-
cen a priori, con precisión matemática, de verdades axiomáticas
evidentes por sí mismas. Esta fe en la exactitud matemática de
los principios prácticos contrasta con la afirmación de Santo
Tomás y sus seguidores, de que la evidencia de las conclusiones
es mucho menor en el orden práctico que en el teorético, dada la
contingencia de las acciones humanas. De ahí se afirma con Gro-
cio la tendencia a construir “sistemas” de derecho natural univer-
salmente válidos.11

Por el contrario, para el realismo clásico, la ley natural no es
un conjunto cerrado de normas, ya que se integra por principios
vitales que son paralelos las inclinaciones del ser humano atraído
por los bienes necesarios para su subsistencia y desarrollo tanto
personal como comunitario.

3.2. Conocimiento de la ley natural: a) la sindéresis, hábito
de la razón práctica; b) experiencia; c) bienes objetivos

La ley natural es un conocimiento adquirido que se encuen-
tra en la razón (práctica), en tanto cumple la función de conocer
para obrar, para guiar la conducta hacia fines.12 En tanto que esta
función conoce la “praxis” u operatividad de las acciones, se
denomina “práctica”. Antes de desarrollar los medios específicos

118 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

11 TRUYOL Y SERRA, Antonio: Historia de la filosofía del Derecho y del
Estado, Madrid, Biblioteca de la Revista de Occidente, 1975, t. II (Del Rena-
cimiento a Kant).

12 La otra función de la razón es conocer por conocer, denominada “teó-
rica” o “especulativa” (ver capítulo VII, “El conocimiento jurídico”, punto 4).



por los que se conoce el contenido de la ley natural, cabe recor-
dar que todo el conocimiento humano13 comienza siempre por
los sentidos externos (vista, tacto, oído, gusto, olfato) y los inter-
nos, que se conjugan con la inteligencia, teniendo gran importan-
cia las emociones y pasiones que inciden en la vida moral.

La conclusión anterior a veces es olvidada por quienes pien-
san que la “razón” es una potencia separada de las restantes facul-
tades y tendencias humanas. Según Donadío de Gandolfi, hay una
relación íntima entre cuerpo y cerebro, en donde el cerebro estimu-
la al cuerpo y recibe, a su vez, información de todos los cambios y
estados del mismo, vale decir, ambos sienten e interaccionan de
modo constante. El cerebro tiene siempre una imagen de todas y
cada una de las partes del cuerpo, una imagen dinámica, viva;
podría decirse que es un “cuerpo-cerebro”. Vemos así un cuerpo
humano informado por un alma humana, esto es, racional, dando
vida a todo el cuerpo, y esta vida es vegetativa, animal y racional,
que siente y tiene emociones y, por último, conoce y ama, que es el
modo humano de vivir. Dicha autora agrega que la vida afectiva en
el ser humano, a diferencia del animal, está impregnada de racio-
nalidad. Por lo tanto, las interrelaciones que guarde con el psiquis-
mo superior no pueden ser meramente instrumentales o “despóti-
cas”, siendo que la afectividad sensible goza de una cierta
autonomía, aunque imperfecta, en lo que llamamos “emociones
primarias”, por esa unidad sin fracciones entre cuerpo y alma y,
por ende, entre razón, voluntad y vida sensible. Sin embargo, esos
movimientos espontáneos y originarios pueden ser “prevenidos”,
porque participan del dinamismo libre de la voluntad, y de ahí sus-
ceptibles de aprobación o reprobación moral.14

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 119

13 Ver capítulo VII, punto 2.
14 DONADÍO DE GANDOLFI, María C.: “Participación del dinamismo emo-

cional en la función de la prudencia”, y “Nueva lectura del concepto de ley
natural en Tomás de Aquino”, Prudentia Iuris, 2011, Buenos Aires.



Cabe tener en cuenta que la persona accede a la experiencia
moral de modo progresivo. Por lo tanto, los valores morales son
innatos y solo pueden adquirir pleno desarrollo en la relación
social: “Se consigue en la medida en que, desde su nacimiento,
ha sido insertada en una red de relaciones humanas, comenzando
desde la familia, que le han permitido, poco a poco, tomar con-
ciencia de sí misma de lo real que lo rodea”.15 Es de relevancia la
mención de lugares comunes que, por serlo, por lo general son
obviados en el tratamiento filosófico del tema, por ejemplo, la
referencia a la lengua materna; las personas que rodean desde la
infancia y adolescencia, edades críticas en la formación de la
conciencia moral; el medio ambiente, pues en él la persona
“reconoce ciertos modos de comportarse y de pensar como valo-
res a conseguir, leyes para observar, ejemplos a imitar, visiones
del mundo a acoger; “el contexto social y cultural ejerce un papel
decisivo en la educación de los valores morales”.16

Sin embargo, la poderosa influencia del entorno sociológico
no condiciona por completo la libertad de la persona y, por ende,
tampoco su capacidad para percibir el verdadero valor moral.
Pero, de todas maneras, la experiencia social es el camino para la
reflexión sobre el bien y el mal, sin perjuicio de que una cultura
que invierta los valores suele impedir el discernimiento correcto,
atento a la impronta social de la naturaleza humana.

3.2.1. Definición de ley natural
Como conclusión, se define la ley natural como la participa-

ción de la ley eterna en la humanidad, para que esta conozca y
realice su bien y su fin, la cual se expresa mediante juicios pres-
criptivos emitidos por la razón práctica, que indican la conve-

120 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

15 Ídem.
16 Ética universal y ley natural. Comisión Teológica Internacional, 2008.



niencia o inconveniencia, la bondad o maldad de las acciones
humanas en orden a la felicidad o plenitud de la naturaleza. Estos
juicios se refieren tanto a la conducta personal o privada como a
la social, y en esta dimensión alcanzan también a las conductas
jurídicas,17 lo que no significa la imposibilidad de conocer los
principios universales, sino a veces saber discernirlos.

3.2.2. La sindéresis como hábito de la razón práctica
Analizaremos ahora los elementos que se conjugan en el

conocimiento de la ley natural. La primera característica o pro-
piedad de la ley en general es su pertenencia a la razón, ya que es
propio de toda ley mandar y prohibir, y la potestad imperativa
pertenece a la razón.

La predicación de bien y verdad a las acciones humanas
tiene su fuente próxima en la ley natural que es producida por la
razón, mediante la sindéresis, como idea y que se formula
mediante proposiciones o enunciados, pues se trata de juicios
normativos. Por ello, no es un hábito en sentido propio y solo por
derivación podemos denominarla de ese modo, en cuanto aquello
que poseemos por el hábito. Sin embargo, como se ha explicado
antes, la potencia intelectiva (racional), como toda potencia,
requiere hábitos que la cualifiquen para obrar con facilidad y
naturalidad. Con el sentido didáctico que le es propio, Tomás de
Aquino trae el ejemplo de la gramática como hábito para compo-
ner correctamente un discurso. Por tanto, la sindéresis es el hábi-
to que contiene los preceptos de la ley natural que son los prime-
ros principios del orden moral.18

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 121

17 Francisco Carpintero expresa que “la razón humana no puede partici-
par plenamente del dictamen de la razón divina sino a su modo e imperfecta-
mente”, ob. cit., pág. 108.

18 SANTO TOMÁS DE AQUINO, Suma Teológica, Madrid, BAC, 1956, 1, 2,
94, 1.



Sin duda uno de los ejes de toda la doctrina clásica sobre el
obrar moral se encuentra en el texto que se refiere al conocimien-
to del primer principio de la razón práctica quod bonum est
faciendum et prosequendum et malum vitandum19 (“se debe obrar
y proseguir el bien y evitar el mal”) y su relación con los restan-
tes preceptos de la ley natural y su vinculación con las inclinacio-
nes naturales.

Los primeros principios del conocimiento son indemostra-
bles, ya que son evidentes por sí mismos y por eso mismo reci-
ben el nombre de “primeros principios”. De dos maneras puede
ser evidente una cosa, considerada en sí misma y considerada
para nosotros. Considerada en sí misma, es evidente toda propo-
sición cuyo predicado pertenece a la esencia del sujeto pero
puede haber alguno que ignore la definición del sujeto como “el
hombre es animal racional”. Por eso hay proposiciones universal-
mente evidentes en sí mismas para todos, cuyos términos nadie
desconoce, como que el todo es mayor que las partes o dos cosas
iguales a una tercera son iguales entre sí.

A partir de esta conclusión se advierte que en el proceso del
conocimiento se da un cierto orden, ya que lo que primeramente
se conoce es el ser y por eso el primer principio indemostrable
se expresa: “No se puede afirmar y negar a la vez una cosa”. De
la misma manera, el bien es lo primero que aprehende la razón
práctica ordenada a la operación, puesto que todo agente obra
por un fin, el cual tiene naturaleza de bien. Por eso, el primer
principio de la razón práctica se funda en la naturaleza de bien:
“Bien es lo que todos los seres apetecen” y, por tanto, el primer
precepto de la ley es: “Se debe obrar y proseguir el bien y evi-
tar el mal”.20

122 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

19 Ibídem, 1, 2, 94, 2.
20 Ídem.



3.2.3. Las inclinaciones o tendencias naturales
A partir del primer principio enunciado precedentemente en

bastardilla, se encuentran otros preceptos de la ley natural, pues
las cosas hacia las que el hombre siente inclinación son aprehen-
didas como bienes y sus contrarias como males; por eso, los pre-
ceptos de la ley natural son paralelos a las tendencias naturales.
En primer lugar, existe una tendencia en común con los demás
seres a conservar la propia existencia y por ello se integran en la
ley natural todos los preceptos que contribuyen a conservar la
vida. En segundo término, hay otra inclinación común con los
animales a conservar la especie y de aquí resulta natural la pro-
creación y el cuidado de la prole. Por último, se encuentra en los
hombres una tercera tendencia a conocer la verdad y vivir en
sociedad, de la que surgen los preceptos que obligan a una convi-
vencia armoniosa para el desarrollo de todos los integrantes de
una comunidad.21

3.2.4. La ley natural y el conocimiento de los bienes objetivos
Una de las objeciones que se plantean al iusnaturalismo es la

relativa a si, previamente al conocimiento del bien y el mal moral
de la ley natural, resulta necesario conocer la naturaleza humana,
o sea, si se requiere un conocimiento antropológico. La respues-
ta es negativa: la razón práctica conoce los preceptos de la ley
natural en forma evidente e inmediata sin necesidad de ningún
conocimiento previo sobre la naturaleza humana.

El primer principio de conocimiento de la praxis no es meta-
físico ni antropológico, sino práctico, y su carácter es autoevi-
dente. Frente al subjetivismo, para el realista primero se conoce
el objeto, luego el acto, por el acto la potencia y, por último, el

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 123

21 Ídem.



sujeto.22 En consecuencia, el punto de partida del conocimiento
práctico es la objetividad de las acciones, que siempre se dirigen
a algún fin que tiene carácter de bien para el agente. Es natural a
la razón efectuar valoraciones, pues la praxis está cargada de sen-
tido y de teleología. Cualquier experiencia empírica confirma la
frase con que Aristóteles comienza su Ética nicomaquea: “Todo
arte y toda investigación, al igual que toda acción y toda delibe-
ración, tienden al parecer, hacia algún bien: por eso mismo se ha
definido con razón el bien: aquello a que tienden todas las
cosas”.23 El escepticismo ético, propio del positivismo, ha prete-
rido la función valorativa de la razón, a la que atribuyen un
carácter emotivo-irracional. Sin embargo, como lo han precisado,
desde perspectivas diferentes, Kalinowski,24 Soaje Ramos25 y

124 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

22 Conf.: “La potencia en cuanto tal se ordena al acto; es necesario que la
diversidad de naturaleza de las potencias se establezca en razón de la diversidad
de los actos, los que a su vez se establece en razón de la diversidad de los obje-
tos [...] toda acción o bien lo es de una potencia activa o de una pasiva. El objeto
con respecto al acto de la potencia pasiva es como principio y causa motora [...]
y con respecto al acto de la potencia activa el objeto es como su término y fin
[...]. La acción, por tanto se especifica por estas dos cosas a saber: por su princi-
pio y por su fin o término”, Santo Tomás de AQUINO, ob. cit., 1, 77 c.

23 ARISTÓTELES, Ética a Nicómaco, Madrid, Aguilar, 1973, libro 1, 1,
1094.

24 KALINOWSKI, Georges: El problema de la verdad en la moral y en el dere-
cho, Buenos Aires, Eudeba, 1979, pág. 113. “Las proposiciones estimativas, nor-
mativas e imperativas parecen formar un grupo que se distingue por el carácter y
la importancia del papel desempeñado en la dirección de la acción. [...] Es práctico
el conocimiento contenido en los juicios significados por las proposiciones prácti-
cas. Los juicios prácticos son las estimaciones, las normas y los imperativos. Los
razonamientos prácticos cuando sus conclusiones –e ipso facto– al menos una pre-
misa son juicios prácticos. Entre estos razonamientos podemos distinguir tres
especies de silogismos prácticos (el término pertenece también aAristóteles): silo-
gismos estimativos, silogismos normativos y silogismos imperativos”.

25 SOAJE RAMOS, Guido: “Elaboración del problema del valor”, Ethos, nº
1, año 1973, pág. 105, Buenos Aires.



Finnis,26 la razón (no la sensibilidad) efectúa valoraciones y esti-
maciones.

Como afirman los dos primeros, las proposiciones no se
dividen solo en enunciativas y prescriptivas, pues respecto del
obrar humano tienen especial relevancia las proposiciones esti-
mativas, llamadas también “valorativas”, derivadas de los deno-
minados “juicios de valor”. Sin perjuicio del vasto y dispar
espectro de pensadores que se han ocupado del tema, en especial
desde la fenomenología, ambos autores afirman que el juicio
estimativo tiene carácter racional y cognitivo, además de poten-
ciales componentes afectivos. Soaje Ramos, en el estudio ya cita-
do, incluye en su clasificación de los diversos “valorativismos” al
“realismo axiológico moderado” y señala que algunos de los ele-
mentos de esta posición se encuentran en Aristóteles, quien se
refiere al bien y la bondad en equivalencia al valor como valiosi-
dad en las diversas categorías e incluso al valor de la existencia
de los entes.

La razón práctica conoce el bien y el mal, lo justo y lo injus-
to, sin recurrir a conclusiones de saberes teóricos. Así lo enten-
dieron Aristóteles y Santo Tomás, ya que la ética filosófica, en
cuanto saber práctico-normativo, se expresa principalmente en
proposiciones que dependen propiamente de los principios prác-
tico-normativos per se nota, que son el objeto del intelecto prác-
tico perfeccionado por la sindéresis.27

No obstante, si bien el conocimiento de los primeros princi-
pios del obrar moral no requieren una fundamentación antropoló-
gica, ya que son autoevidentes, no sucede otro tanto con la expli-
cación de diversas propiedades de las acciones humanas que

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 125

26 FINNIS, John: Ley natural y derechos naturales, Buenos Aires, Abele-
do Perrot, 2000, caps. III y IV.

27 SOAJE RAMOS, Guido: “Ética y antropología filosófica”, Ethos, nº
16/18, Buenos Aires, 1988/1990.



dependen de principios y conclusiones antropológicas que la
ética debe tener en cuenta, ciencia que, a su vez, es subalternante
de la política y del conocimiento del jurista.28 En efecto, como
advierte Soaje Ramos –al igual que Graneris–, si la ética filosófi-
ca es un saber práctico, es principalmente normativa o regulativa
y, por tanto, como afirma Juan de Santo Tomás, “la regulación de
algo no puede hacerse si no es conocida la naturaleza de lo que
ha de ser ordenado [...] y entonces supondrá el conocimiento
especulativo de lo que ha de ser ordenado”.

A su vez, conocer la naturaleza del hombre requiere el cono-
cimiento de sus causas y, de modo principal, el de su fin más
alto, ya que la naturaleza de un ente implica orden a su fin... Por
tanto, la ética filosófica en su abordaje epistémico de varios de
sus problemas depende de principios y conclusiones que pertene-
cen al campo de la antropología filosófica.29 En consecuencia,
sin ninguna referencia a este saber, queda parcialmente sin expli-
cación última la misma ética y también la filosofía jurídica,
máxime en el tratamiento de los denominados “derechos huma-
nos”,30 en tanto son los bienes necesarios para su realización y
que, por su naturaleza social, le son debidos al hombre no solo

126 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

28 Según Aristóteles, “es necesario que el hombre político conozca de
alguna manera lo que se refiere al alma”, Ética a Nicómaco, ob. cit., libro 1,
13, 1102 a.

29 SOAJE RAMOS, Guido: “Ética y antropología filosófica”, ob. cit. Este
autor señala la necesidad de ese concurso para el conocimiento de los siguien-
tes asuntos: a) la índole de las potencias humanas; b) de los actos, fenómenos
afectivos, hábitos, disposiciones y, de un modo muy especial, de la libertad
humana; c) los bienes humanos y su dimensión finalista en el dinamismo
humano; d) la capacidad de la razón de dirigir a la voluntad y a la afectividad.
En el mismo sentido, GRANERIS: ob. cit. (cap. IV, “Moralidad del derecho”).

30 Desde una interpretación actualizada de los clásicos iusnaturalistas (en
los que no se halla tal denominación) los derechos humanos, con mayor pro-
piedad los “derechos fundamentales o primarios”, son los bienes objetivos



como individuo, sino por exigirlo también la existencia armonio-
sa de la sociedad.

3.3. Gradación de los preceptos de la ley natural

La experiencia cotidiana nos demuestra que el conocimiento
de cualquier realidad brinda a la vez la posibilidad de continuar
acrecentándolo indefinidamente. Esta conclusión se hace más
patente si comparamos el conocimiento de alguna entidad onto-
lógicamente superior a otra, como una persona respecto a un
mineral. Pero en el proceso de conocimiento también influye la
capacidad y la experiencia del cognoscente, como sucede en los
temas y las materias de estudio de una ciencia, que en sus inicios
resultan dificultosos pero luego, al entenderlos y profundizarlos,
las dificultades se allanan.

Por último, incide la educación, tanto en el orden teórico
como en el práctico, que se haya recibido y se continúe recibien-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 127

cualificados por una relación social signada por la justicia, que tienen su fun-
damento próximo –vale la tautología– en la naturaleza social del hombre (la
ipsa res iusta es en estos casos ex ipsa natura rei). Al referirnos a “bienes
objetivos”, deseamos resaltar la inversión que ha producido la modernidad
–no superada hasta ahora– del concepto principal de derecho, al visualizarlo
subjetivamente “desde” el propio yo, en vez de “hacia el otro”, como se enten-
dió clásicamente: “El derecho es el bien del otro”, pues es de su esencia ser ad
alterum. Ernesto Pueyrredón, interpretando correctamente a Santo Tomás,
expresa que para Aristóteles y los jurisconsultos romanos la “cosa” es un bien
para el otro: pròs eterón, ad alterum. Es necesario tener en cuenta el significa-
do de la preposición griega pròs y de su equivalente latina ad, que es “en
favor de”, para no incurrir en la ligereza de algunos subjetivistas que afirman
ser ad alterum el derecho subjetivo. El derecho subjetivo es contra alterum y
por esa razón entendemos que no es derecho a no ser en un sentido impropio
y analógico. “El Derecho (aproximación a su esencia)” en Prudentia Iuris nº
II, Buenos Aires, diciembre 1980.



do. Estas nociones son aplicables, asimismo, al conocimiento del
obrar moral guiado por la ley natural, ya que es gradual y progre-
sivo. Por distintas circunstancias, no todos los hombres conocen
la totalidad de los preceptos de la ley natural. Estos presentan una
gradación que implica capacidad, experiencia, hábitos morales y
educación. El primer principio –que es también un precepto– de la
ley natural, “se debe obrar y proseguir el bien y evitar el mal”,
como se ha explicado, es connatural y evidente por sí mismo.
Pero que es el bien y el mal, y luego su aplicación a cada circuns-
tancia concreta, no resultan de evidencia inmediata. Por eso, cabe
efectuar una gradación entre los preceptos de la ley natural.

En primer lugar, en los actos humanos hay cosas tan claras
que con una pequeña consideración se pueden aprobar o desapro-
bar, mediante la aplicación del primer principio. Como expone
Finnis,31 no son solo preceptos como los fines o el sentido de los
preceptos; ellos expresan las formas básicas del bien humano,
por lo menos, en la medida en que se refieren al bien propio de
cada uno. Son reconocidos por cualquiera que tiene uso de razón
y suficiente experiencia para saber a qué se refieren y, en este
sentido, no pueden ser eliminados del corazón humano. Equivale
nada más que a decir que cualquier persona mentalmente sana es
capaz de ver que la vida, el conocimiento, el compañerismo, la
prole y otros pocos aspectos básicos de la existencia humana
similares a éstos son, en cuanto tales, buenos, dignos de ser pose-
ídos, dejando de lado todas las implicaciones y dilemas particula-
res, todas las cuestiones acerca de si acaso y cómo ha de dedicar-
se uno mismo a estos bienes. Sin embargo, estos conocimientos
pueden quedar oscurecidos o distorsionados en personas indivi-
duales o pueblos enteros.

En segundo lugar, hay otros preceptos que requieren un
esfuerzo individual y cultural para conocerlos y asumirlos moral-

128 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

31 FINNIS, J.: ob. cit., pág. 64.



mente: la necesidad de la unidad y permanencia familiar para el
mejor desarrollo tanto personal como social, la conveniencia de
que la propiedad pueda ser poseída privadamente para una mejor
administración de los bienes, pero a la vez hacer cumplir su fun-
ción social, son ejemplos de juicios de la razón práctica que son
fruto de la reflexión y el razonamiento. No todos los conocen y
se requiere una evolución cultural y personal. García Huidobro
se plantea algunos problemas de legítimo interés, ya que si la ley
natural se integra de principios de conocimiento evidentes,
¿cómo es que hay tantos que niegan su existencia, y cómo entre
quienes la aceptan existen diferencias tan importantes? Además,
esos principios son, a todas luces, demasiado generales y muy
poco aptos para resolver los complejos conflictos morales que
aquejan a nuestras sociedades. Hay que señalar que los primeros
principios no resultan suficientes para guiar, por sí solos, nuestra
acción. Se necesita algo más. Por una parte, se requiere de ciertos
preceptos más particulares o determinados, que nos vayan orien-
tando acerca de las acciones que son buenas y malas. Por otra
parte, se necesita una especial habilidad en el hombre, que le per-
mita discernir en presencia de qué acto se halla y cuáles son sus
circunstancias más relevantes. Además, está el hecho de que
muchas veces el problema no reside tanto entre elegir entre lo
bueno y lo malo, sino entre lo mejor y lo peor. Los preceptos
secundarios derivan de los principios universalmente conocidos.
Para llevar a cabo la acción se requiere –en mayor o menor medi-
da, según la materia– de una habilidad o virtud que los clásicos
llamaban “prudencia”.32

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 129

32 Conf. GARCÍA HUIDOBRO, Joaquín: “El acceso a la ley natural”, Perso-
na y Derecho nº 37, Pamplona Universidad de Navarra, 1997.



4. Conclusiones

4.1. La paideia33 o educación del ser humano

La primera gran división de los seres materiales se encuen-
tra entre artificiales (realizados por el hombre) y naturales. Entre
estos encontramos: 1) los inorgánicos o solo físicos; 2) vivientes,
a) con vida solo vegetativa, b) con vida vegetativa y sensitiva y
c) con vida vegetativa, sensitiva e intelectiva. No me detendré
aquí en reseñar la substancia de la naturaleza humana.34 Los
vivientes irracionales (vegetales y animales) tienen inscriptos en
sus tendencias e instintos los códigos de su “actividad”, la que
desarrollan a la perfección y casi sin necesidad de aprendizaje
previo. La naturaleza ha sido su gran maestra. Aun los animales
llamados “superiores”, que poseen un alto grado de conocimiento
sensitivo, es ínfima la necesidad del auxilio de sus progenitores,
ya que estos apenas inician a la prole en el mundo circundante y
luego aquellos ya están en condiciones de sobrevivir y, al poco
tiempo, realizar verdaderas obras de “ingeniería”, como las abe-
jas u hormigas; claro está, solo aquellas “obras” a las que tienden
forzosamente y poco más.

Por el contrario, el ser humano, o viviente con alma intelec-
tiva, tiene que aprender absolutamente todo, pero no solo para su
supervivencia biológica, sino que también es casi nulo su conoci-
miento intelectivo, tanto teórico como práctico. Basta recurrir a
nuestra experiencia personal y a la de nuestro entorno para
advertir que la abrumadora mayoría de nuestros conocimientos
son adquiridos mediante educación o paideia, las más de las
veces por simple imitación (la más importante).

130 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

33 Palabra griega que significaba la tarea orientada a la formación popu-
lar, conforme ciertos parámetros de larga tradición cultural.

34 Ya tratada en este capítulo.



Lo anterior tiene estrecha relación con la ley natural, ya que,
como se ha explicado, difiere esencialmente de las leyes “natura-
les biofísicas” del mundo irracional y, por tanto, ella sola es insu-
ficiente para conocer el difícil camino del desarrollo humano,
pues éste requiere de un entorno cultural y social. En otros térmi-
nos, es preciso que ella se complete con una educación que se
instrumenta con hábitos operativos que coadyuven a su fin.

4.2. ¿La moral es subjetiva u objetiva?

La pregunta encierra un cierto equívoco, ya que cualquier
respuesta asertiva sin discernir desde qué nivel se responde
puede llevar a errores y a discusiones estériles e interminables.
En consecuencia, es necesario establecer por lo menos tres pla-
nos: a) el deber ser universal, conforme a la realidad de la natura-
leza humana; b) el conocimiento de ese deber ser; c) el obrar
concreto en el aquí y ahora de acuerdo con el deber ser. A partir
de este discernimiento, la proposición a) es objetiva, ya que la
naturaleza humana es universal y comprende a todos los indivi-
duos de la especie. La negación de esta objetividad implica
negar, a la vez, la existencia de la humanidad y afirmar que cada
individuo es una “especie” distinta a los demás individuos. Res-
pecto de lo formulado en b), cabe responder que, si bien el sujeto
ejerce la actividad cognoscitiva subjetivamente, tal actividad
recae siempre en un objeto (exterior a la mente) y, por tanto, tam-
bién es objetiva, ya que todo lo que conocemos reviste la condi-
ción de un objeto aprehensible por nuestras potencias y poseer la
verdad no es otra cosa que la adecuación de nuestra sensibilidad
e inteligencia a la realidad. Finalmente, en cuanto a lo expuesto
en el punto c), el obrar en cada caso concreto depende del cono-
cimiento y voluntad de cada sujeto, pues una persona puede
saber que debe obrar tanto desde el punto de vista moral como
desde una perspectiva jurídico-positiva, de una manera determi-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 131



nada (por ejemplo, no causar daño a un inocente) y asumir una
conducta contraria a sabiendas de que es incorrecta. En conse-
cuencia, el obrar de la praxis conjuga “objetividad y subjetivi-
dad”, la primera en cuanto a que el conocimiento y la libertad
humana tienen un marco exterior al sujeto al cual debe atenerse,
marco que fija los “límites” éticos de la conducta y que, en defi-
nitiva, es la propia naturaleza de la humanidad. La subjetividad
consiste en que las potencias cognoscitivas e intelectivas de cada
hombre deben realizar la tarea de encontrar en la exterioridad
(objetiva) los lineamientos correctos de la acción y también per-
tenece al sujeto la decisión de obrar de una manera u otra.

4.3. La relación entre ley natural, ética y conducta jurídica

La ley natural principia orientando la conducta personal de
cada individuo pero, como el desarrollo humano solo se realiza
en sociedad, sus preceptos tienen significación jurídica en todas
las relaciones sociales signadas o especificadas por un débito
social y político, que excede a la moral individual. Así es, ya que
la justicia puede ser considerada como cualidad que perfecciona
al acto exterior, no necesariamente la intención del sujeto actuan-
te, sino el débito al otro que es el acreedor, o sea, la medida del
acto no está dada por la subjetividad del actuante, sino por la
objetividad de lo debido.35

En este segundo caso, se cumple plenamente lo que denomi-
namos “juridicidad” de la justicia, es el acto prescripto obligato-
riamente para el bien del orden social, con sus características
propias: alteridad, proporción a lo debido y coacción, aunque no
sea acompañado con la buena intención ni el deseo del actuante.
Igualmente se ve satisfecha la justicia, pero solo desde su pers-

132 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

35 Ver capítulo II.



pectiva objetiva. Los primeros principios de la ley natural por sí
solos son insuficientes para lograr el recto obrar individual y jurí-
dico, y de aquí la necesidad de la subalternación del derecho a la
moral referida también a hábitos personales que ayuden a tal fin.

Al respecto sostiene García Huidobro que la ética en el rea-
lismo clásico “afirma a la vez tres cosas que parecen difícilmen-
te conciliables: i) la posibilidad del conocimiento de los princi-
pios morales, ii) el que para conocerlos muchas veces no baste el
empeño individual, sino que es una obra colectiva, y iii) que las
disposiciones del sujeto no son indiferentes para determinar su
aptitud cognoscitiva en el terreno moral. Por el contrario, las éti-
cas modernas cayeron muchas veces en la ilusión de que los prin-
cipios de la ley o el derecho natural eran susceptibles de ser
conocidos y expuestos de modo indubitable, en una tarea que
lleva a cabo el individuo aislado y cuyo éxito depende exclusiva-
mente de sus habilidades especulativas. Hay una estrecha y no
siempre suficientemente destacada conexión entre la teoría
tomista de la ley natural y su doctrina acerca de las virtudes. El
conocimiento de la ley natural se facilita o dificulta según el
modo de vida que se siga. Y el vivir en forma digna o virtuosa no
es algo que se aprenda de una vez para siempre, sino que requie-
re el ejercicio, en una tarea en la que la experiencia, los consejos
ajenos, la educación y los ejemplos juegan un papel decisivo”.36

Por tanto, la ley natural implica el dinamismo que oriente el
obrar (y, a la vez, fije sus límites), pero ella sola es insuficiente
para lograr plenamente la realización humana. Son precisos, por
tanto, los hábitos que proporciona la ética, la educación y/o cul-
tura y las normas positivas que determinan todo aquello indeter-
minado por la naturaleza.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 133

36 GARCÍA HUIDOBRO, Joaquín: ob. cit.





CAPITULO VII
ELCONOCIMIENTO JURÍDICO

PRIMERAPARTE:
El conocimiento: generalidades

1. Introducción

La ciencia es un conocimiento causal y demostrativo de las
cosas por sus causas a partir de primeros principios aprehendidos
en forma evidente. Por ello, antes de comenzar el estudio de la
realidad jurídica es conveniente esclarecer qué tipo o clase de
conocimiento es el que constituye nuestro saber, si realmente es
ciencia, y en caso afirmativo, qué relaciones o dependencias
guarda con otras clases de saberes. Como introducción al tema,
es necesario recordar en qué consiste el conocimiento y el proce-
so que nos lleva a conocer.

En primer lugar, debemos tener presente que existen diver-
sos grados de conocimiento. Así encontramos el conocimiento
“vulgar”, que conoce lo que las cosas son simplemente por la ex-
periencia, pero sin poder dar razón de sus causas, ni explicar la
realidad de ellas. A diferencia de este conocimiento vulgar, el co-
nocimiento científico establece cuáles son las causas del objeto
propio que analiza y obtiene datos ciertos, mediante la explica-



ción de las leyes que regulan a ese objeto o sector de la realidad
en estudio. Ya Platón hacía la distinción entre el saber científico
y la opinión. Solo el primero era un conocimiento cierto, pues el
segundo no otorgaba certeza.

A su vez, el conocimiento científico admite dos grados,
según se estudie por sus causas últimas y primeros principios o
por sus causas segundas e inmediatas. El primer tipo de conoci-
miento corresponde a la filosofía, que es ciencia de todo lo real,
estudiado en cuanto a sus primeras causas, y el segundo es el
propio de las ciencias particulares, que estudian cada una un sec-
tor de la realidad, enfocado a la vez desde distintos ángulos o
perspectivas (objeto formal propio). Por eso se da a la filosofía el
nombre de ciencia primera o sabiduría, pues da la respuesta a la
causas últimas de toda la realidad, encontrándose subordinadas a
ella las demás ciencias.

La inteligencia persigue aprehender la realidad de las cosas
y en esto consiste la verdad, en la conformidad o acuerdo de
nuestro intelecto con la realidad que se encuentra fuera nuestro.
Por ello, la verdad es objetiva a nosotros, la verdad está en las
cosas y nuestra mente encuentra la verdad cuando descubre lo
que las cosas son. Zubiri dice que “la verdad es la posesión inte-
lectual de la índole de las cosas y no consiste sino en que la inte-
ligencia revista la forma de aquéllas. Todo el problema de la
ciencia estriba en llegar a un acuerdo cada vez mayor con la
mayor cantidad de cosas”.1

De acuerdo con esto –la verdad es la conformidad de nues-
tro intelecto a la realidad–, debemos establecer en qué consiste el
conocimiento. Antes de efectuar un análisis filosófico, conviene
que interroguemos a nuestro sentido común, quien nos propor-
cionará varios datos que son confirmados por aquel análisis y

136 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

1 ZUBIRI, Xavier: Naturaleza, Historia, Dios, Madrid, Editorial Nacional,
1974, pág. 13.



que por provenir de la experiencia veremos con mayor claridad.
Según Grenet, el sentido común nos evidencia que en el proceso
del conocimiento se enfrentan dos seres: el congnoscente y lo
conocido, estableciéndose entre ambos una relación dinámica,
pues el segundo de alguna manera influye o impacta al primero.
Asimismo, en el conocimiento se da un proceso de asimilación,
en cierta medida análogo a la asimilación física o material, ya
que se produce una apertura del congnoscente hacia lo conocido
y una penetración de éste en aquél. El lenguaje cotidiano nos
muestra este proceso a través de numerosos términos. Así se dice
que “dominamos un tema”, “el alumno traga una materia”, “tal
estudio es indigesto”, “asimilamos un conocimiento” o “lo mete-
mos en la cabeza”.2

Partiendo de estos datos, podemos establecer ya que el co-
nocimiento consiste en que el congnoscente se une con lo que
conoce. Por eso, Parménides (s.V a. C.) sostenía que conocer y
ser es lo mismo, pues advertía esta identificación, pero se equi-
vocaba al no captar que el modo de ser de lo conocido en sí
mismo es distinto al modo de ser de lo conocido en el congnos-
cente. Otro filósofo presocrático, Demócrito (s.V a. C.) –quien no
admitía la existencia del espíritu–, sostenía que pensamos merced
a pequeñas reproducciones de las cosas (semejanzas), que se des-
prenden de éstas y que penetran en nosotros. Según él, el cong-
noscente conoce, por ejemplo, una silla, pues de ésta ha emanado
la reproducción de la silla en pequeño y ha penetrado en el cong-
noscente. Tampoco esta solución daba respuestas correctas al
problema, pues sin perjuicio de errar en la consideración de que
el conocimiento no es un proceso enteramente material y distin-
to, por ello, a todo tipo de asimilación material, tampoco explica
cómo el congnoscente, una vez en posesión de esa semejanza
material, la conocía. O sea, el problema subsistía, trasladado del

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 137

2 GRENET, P. B.: ¿Qué es el conocimiento?, BuenosAires, Columba, 1967.



exterior del congnoscente a su propio interior, ya que una vez
dentro de éste se repetía la dificultad: ¿cómo conoce la inteligen-
cia esa reproducción?

2. Doctrinas sobre el conocimiento

2.1. Realismo clásico (Aristóteles)

Aristóteles (s. IV a. C.) utiliza las propuestas de sus antece-
sores, admitiendo como cierto que “conocer lo otro es ser lo otro
de alguna manera”, pero corrige tanto a Parménides como a
Demócrito. La respuesta al problema según Aristóteles consiste
en que en el conocimiento, el congnoscente solo recibe en sí la
forma inmaterial de lo conocido, pues no asimila la materia del
objeto sino su forma, como dice Grenet (ob. cit.), “la forma de lo
conocido en cierta manera se desdobla y, sin dejar de estar en él,
imprime una semejanza suya en el cognoscente”.

Veamos que el proceso del conocimiento es distinto de toda
otra forma de asimilación, pues cuando hay unión de dos subs-
tancias, o bien ambas se fusionan formando una tercera (hidróge-
no y oxígeno: agua), o bien una de ellas absorbe a la segunda,
que desaparece. El proceso cognoscitivo mantiene la diferencia
entre los dos seres –cognoscente y conocido– pese a que lo cono-
cido ha sido asimilado por el cognoscente. Por ello, conocer sig-
nifica aprehender la forma inmaterial del objeto conocido.

2.2. Proceso del conocimiento en el realismo clásico

Hemos explicado en qué consiste el conocimiento. Cabe
ahora la explicación del proceso o forma como se realiza esta
unión entre lo conocido y el cognoscente. Antes de proseguir,
hay que advertir que existen dos tipos de conocimiento: el cono-

138 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



cimiento sensible, por el cual conocemos cada cosa en particular
y cuya fuente de recepción son los sentidos, y el conocimiento
intelectual o racional, en el cual captamos las esencias de las
cosas y cuya facultad no es sensible, sino racional: la inteligen-
cia. Sin embargo, para arribar al conocimiento intelectual no
podemos prescindir del conocimiento previo de los sentidos,
pues el alma no posee ideas innatas, o sea, “a priori” de la expe-
riencia sensible. Como ha sostenido Aristóteles, la inteligencia es
como una “tabla rasa” en la que no hay nada escrito. Esto lo afir-
ma en contra de la teoría platónica que sostenía, por el contrario,
que el alma poseía en sí los conocimientos, los cuales eran deve-
lados por la “reminiscencia” o recuerdo de la vida anterior en un
mundo perfecto, donde el alma había contemplado las esencias
perfectas de los seres.

El conocimiento formal propio de la inteligencia es la esen-
cia de las cosas representadas por la imaginación como abstractas
y universales. Para arribar a estas esencias, el proceso es el
siguiente: el ser humano posee dos entendimientos, uno llamado
potencial o posible, pues está en potencia o capacitado para co-
nocer, pero que todavía no conoce –tabla rasa– y otro llamado
entendimiento agente, pues es el principio activo que posibilitará
que el entendimiento posible entienda.

Por medio de los sentidos, nos formamos una semejanza o
representación del objeto conocido (hemos captado la forma
inmaterial); ésta es una imagen o “retrato” de aquél. Si bien se
trata de una representación inmaterial (por ejemplo, de un hom-
bre llamado Juan), esta imagen se encuentra todavía individuali-
zada con esa persona y con todos sus datos característicos, o sea
que todavía no tengo el concepto hombre, sino simplemente
“Juan”. Esta imagen es llamada “especie impresa” y es, como
hemos dicho, la imagen del objeto, que nos ha sido proporciona-
da por los sentidos (por ejemplo, la vista).

Una vez obtenida la imagen especie impresa, el intelecto
agente procede a desmaterializar a esa imagen de sus particulares

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 139



y concretos, abstrayendo lo que hay en ella de universal y abs-
tracto, mediante una función parecida a la que efectúa la luz al
iluminar, y por eso recibe el nombre de “iluminación” del inte-
lecto agente.

Procedida esta iluminación, el entendimiento posible o
potencial reacciona y aprehende la esencia de ese objeto, ya des-
materializado por completo de lo particular del mismo, y forma
el concepto, o sea, el universal o la esencia de la cosa: ha apre-
hendido lo que la cosa es. Ya no solo posee la imagen de Juan,
sino que ha captado lo que Juan es: un hombre, pues ha captado
su esencia o naturaleza.

Ésta es la función propia de la inteligencia, pues como su
nombre lo indica, “inter-legere” significa dentro, o sea, penetrar
la materia y particularidades del objeto para captar la esencia o
inteligencia que se encuentra revestida de la materia. esta función
que hemos descripto se denomina de “abstracción”, que consiste,
según Verneaux, “en considerar en el objeto sensible particular su
naturaleza aparte de los caracteres que lo individualizan”.3

Esta doctrina recibe el nombre de “Realismo Aristotélico-
escolástico” (a diferencia de otros realismos), que es del caso
considerar aún, pues resume los principios que sobre el tema del
conocimiento fueron elaborados por Aristóteles y la escolástica,
continuando viva hasta nuestros días a través de numerosos
autores.

Como se encuentra explicado, los postulados fundamentales
sostienen, en primer lugar, que el conocimiento es regulado por
el ser objetivo a la inteligencia, o sea, la realidad. En segundo lu-
gar, que el método del conocimiento comienza siempre por la
experiencia sensible, pues es a través de los sentidos como toma-
mos contacto con ese mundo real, y a partir de allí, la inteligen-

140 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

3 VERNEAUX, Roger: Filosofía del hombre, Barcelona, Herder, 1970,
pág. 126.



cia, de acuerdo con el proceso expuesto, realiza la abstracción
que nos conduce a la esencia de las cosas, la cual es captada
como universal y abstracta. Por ello el método realista es inducti-
vo-deductivo pues, como sostiene Aristóteles, “debe observarse
en primer lugar los hechos concretos y proceder a continuación a
la luz de una tal experiencia, al estudio de las cosas”. En el análi-
sis, tanto de la facultad intelectiva como del acto del conocimien-
to, los filósofos más característicos de esta doctrina –Aristóteles
y Santo Tomás de Aquino– han partido de lo empírico, sometién-
dolo a prueba, pues, como dice Derisi,4 es un método inductivo-
deductivo, por una parte –comenzar por los fenómenos sensibles
y empíricos–, para llegar a sus causas inteligibles, y método crí-
tico, por otra, una inteligencia vigilante que comienza por dudar
metódicamente y objetarse las razones en contra de su tesis, a fin
de atenerse y no admitir sino las causas irrecusablemente exigi-
das por los hechos iniciales del discurso.

2.3. Entendimiento y razón. El hábito de los primeros principios

Si bien la potencia intelectiva es única, realiza dos activida-
des diferentes y complementarias: entender y razonar. Entender
consiste en la simple aprehensión de la verdad inteligible; racio-
cinar, en cambio, es discurrir de un concepto a otro para conocer-
la... Está claro, por tanto, que el raciocinar con respecto al enten-
der es como el moverse con respecto al reposar, o como el
adquirir al poseer. Lo primero es propio del ser imperfecto; lo se-
gundo, del ser perfecto. Y puesto que el movimiento parte siem-
pre de la inmovilidad y termina en el reposo, se sigue que el ra-
ciocinio humano, cuando sigue un proceso de investigación o

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 141

4 DERISI, Octavio N.: La doctrina de la inteligencia de Aristóteles a
Santo Tomás de Aquino, Buenos Aires, CCC, 1945.



invención, parte de ciertas verdades de inmediato entendidas,
que son los primeros principios, para volver después por vía de
juicios resolutorios a comprobar con esos mismos principios las
verdades halladas”.5

Estas verdades evidentes por sí mismas son las captadas por
el hábito de los primeros principios, tanto en el orden teórico
–intellectus o inteligencia de los primeros principios– como en el
orden de la praxis –sindéresis–. El argumento es claro e irrefuta-
ble ya que el razonamiento necesita de un primer conocimiento
que no sea razonamiento (demostración) pues de lo contrario nin-
gún razonamiento sería posible ya que habría que regresar al infi-
nito para poder comenzar a conocer.

Esta conclusión es innegable desde cualquier perspectiva
científica o filosófica, pero la diferencia del realismo clásico
con otras doctrinas es que éstas o bien se limitan a un conoci-
miento únicamente empírico –al que, por lo general, contempo-
ráneamente tampoco se otorga certeza ya que el principio de
verificación empírica necesita también ser verificado, lo cual
resulta imposible desde una postura antimetafísica–, o bien a
una categoría “a priori” de la experiencia o un axioma, o sea,
un principio puramente formal, solo “pensado” y por ende
vacuo de contenido, pero que sirve como premisa inicial del
discurso lógico-científico.

Contrariamente a las doctrinas axiomáticas, el realismo con-
fía en que la razón es capaz de aprehender en forma evidente un
primer conocimiento real y no simplemente construido desde la
propia inmanencia del pensamiento. En efecto, con justeza expo-
ne Millan Puelles que “así como la razón teórica conoce en
forma inmediata y evidente el primer principio indemostrable,
que consiste en la formulación de la mutua irreductibilidad de
aquellas dos nociones que sean mutuamente primarias: ente y no

142 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

5 SANTO TOMÁS DE AQUINO: Suma Teológica, ob. cit., I, 79, 8.



ente (principio de no contradicción), sin ellas no es posible negar
cosa alguna; de la misma manera, la razón práctica que tiene por
objeto de conocimiento una acción motivada por un fin conocido
como bien para el operante se funda en un principio cognoscitivo
producido por un hábito práctico que afirma “el bien, sea cual
fuere éste, deberá ser, y su contrario, el mal evitado”.6

2.4. Innatismo

Para el innatismo en el alma, antes de toda experiencia, exis-
ten ideas o conocimientos innatos, o sea “a priori” (antes) de
conocer la realidad. En la antigüedad, el innatismo fue defendido
por Platón, según el cual conocemos por la “reminiscencia” o
recuerdo de una vida pasada, donde el alma ha contemplado los
arquetipos perfectos o modelos de las cosas contingentes de este
mundo. Sin embargo, Platón no desdeña la intervención del co-
nocimiento de las cosas sensibles, pues ellas son una semejanza,
aunque sea borrosa, de la verdadera realidad ultramundana. En
consecuencia, la realidad sensible sirve para despertar el recuer-
do de lo que ya se conocía antes, pero para que este proceso sea
eficaz es necearia la intervención de la experiencia filosófica, que
aúna lo moral con lo místico.

2.5. Racionalismo

En la edad moderna, se encuentran en crisis las doctrinas
escolásticas (realismo clásico), expandiéndose el materialismo y
el escepticismo. Renato Descartes (s. XVII) es el gran contradictor
de estas corrientes, pues confía en la capacidad intelectual de

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 143

6 MILLÁN PUELLES, Antonio: ob. cit.



conocer la verdad, pero en vez de retomar los conceptos funda-
mentales de la doctrina realista construirá un sistema que signará
toda la época moderno-contemporánea: el racionalismo. Según
Descartes, el conocimiento cierto solo reside en las ideas que
posee la razón en sí misma, y que no le son dadas por la expe-
riencia, pues todo lo proveniente de los sentidos del mundo físi-
co está sujeto a mutación y a error. Como camino para fundar su
doctrina utiliza la “duda metódica” expuesta en el “Discurso del
método”, mediante la cual descalifica como medios para conocer
a la imaginación y la sensibilidad, y por tanto a cualquier dato
extraído de la realidad extramental.

“Así, puesto que los sentidos nos engañan, quise suponer
que no hay cosa alguna que sea tal y como ellos nos la presentan
en la imaginación; y puesto que hay hombres que yerran al razo-
nar, aun acerca de los más simples asuntos de geometría, y
cometen paralogismos, juzgué que yo estaba tan expuesto al
error como otro cualquiera y rechacé como falsas todas las razo-
nes que anteriormente había tenido por demostrativas; y en fin,
considerando que todos los pensamientos que nos vienen estan-
do despiertos pueden también ocurrírsenos durante el sueño, sin
que ninguno entonces sea verdadero, resolví fingir que todas las
cosas que hasta entonces habían entrado en mi espíritu no eran
más verdaderas que las ilusiones de mis sueños. Pero advertí
luego que, queriendo yo pensar de esa suerte que todo es falso,
era necesario que yo, que lo pensaba, fuese alguna cosa; y
observando que esta verdad: “Yo pienso, luego soy”, era tan
firme y segura que las más extravagantes suposiciones de los
escépticos no eran capaces de conmoverla, juzgué que podía
recibirla sin escrúpulo, como el primer principio de la filosofía
que estaba buscando”.

El célebre principio “Pienso, luego existo” será la piedra
angular de la filosofía racionalista, ya que hace del sujeto pen-
sante la fuente de todo conocimiento verdadero. Las consecuen-
cias serán fundamentales para la expansión del subjetivismo

144 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



tanto filosófico como moral y político: la verdad será entendida
como subjetiva y no proveniente de la realidad objetiva.

Descartes llamaba a las ideas principales “claras y distintas”
y las combinaba con el método deductivo de la ciencia matemá-
tica, deduciendo así las conclusiones en una forma similar a los
teoremas geométricos. A partir de esta metodología deductiva
surgirán los sistemas racionales que serán aplicados a la realidad
no solo técnica sino política y jurídica.

2.6. Empirismo

Otro grupo de doctrinas difiere del realismo en cuanto con-
sidera que el único medio de conocimiento es la experiencia sen-
sible: son los diversos empirismos. Por ello, el empirismo se con-
trapone al innatismo y al racionalismo, ya que según el primero
las ideas son innatas y para el segundo es la razón el único vehí-
culo del conocimiento, emparentándose así estas dos posiciones.
Contra ambas, el empirismo sostiene que el conocimiento provie-
ne únicamente de los sentidos.

El empirismo tiene diversas variantes, pero fundamental-
mente todas coinciden en afirmar que la única realidad cognosci-
ble es la verificable sensiblemente y a la vez que la única validez
del conocimiento se encuentra en la experiencia. En la antigüe-
dad, esta teoría se encuentra en el sofista Protágoras y en Epicu-
ro. Ambos eran sensualistas, reducían todos los conocimientos a
los sentidos y a la experiencia humana, a la materia. En la edad
media, será Ockam su principal representante, pues niega que
existan las esencias universales, ya que son nombres con que
designamos a las cosas, las que solo conocemos individualmente.
Por eso su doctrina se llama “nominalismo”.

El padre del empirismo sistemático en la edad moderna es
David Hume (1711-1776), quien sostiene contrariamente al ra-
cionalismo cartesiano que en el espíritu no hay ideas innatas y

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 145



que todo conocimiento se reduce al sensible, que impone así
ideas o imágenes que se relacionan mediante asociaciones. Por
ello la imposibilidad de toda metafísica.

El empirismo de Hume influyó en el positivismo filosófico
que es la fuente del positivismo jurídico. Como expone Ferrater
Mora,7 Hume se propone la investigación del origen de nuestras
ideas, que puede resumirse en las siguientes proposiciones: en
primer lugar todo lo que el espiritu contiene son percepciones
sensibles, que divide en impresiones o ideas. La única diferencia
entre ellas consiste en el grado de fuerza y vivacidad: las impre-
siones son las percepciones que poseen mayor fuerza y violencia,
por ejemplo, las sensaciones, las pasiones y emociones. Las ideas
son solo copias o imágenes desvaídas de las impresiones, tal
como las posee el espíritu en los procesos de pensamiento y del
razonamiento. Por otro lado, las percepciones pueden ser simples
o complejas. Las simples, tanto impresiones como ideas, son las
que no admiten distinción ni separación. Así, la percepción de
una superficie coloreada es una impresión simple y la idea o ima-
gen de la misma superficie es una idea simple. Las percepciones
compuestas, tanto las impresiones como las ideas, son aquellas
en las que pueden distinguirse partes. Así, la visión de París des-
de la colina Montmartre es una impresión compleja y la idea o
imagen de tal impresión es una idea compleja. Este proceso de
conocimiento puede sintetizarse en que todas las ideas simples se
derivan de impresiones simples que corresponden a ellas y que
representan exactamente.

Por lo que puede advertirse de esta exposición de Ferrater
Mora sobre la doctrina de Hume, la inteligencia no efectúa nin-
gún proceso de abstracción ni por ende hay formación del con-
cepto universal tal como lo explicaba Aristóteles. Solo existen

146 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

7 FERRATER MORA, José: Diccionario Filosófico, Buenos Aires, Sudame-
ricana, 1965, t. I, págs. 879-882.



impresiones sensibles y las ideas no son otra cosa que las mismas
impresiones pero más diluidas. O sea que no hay una participa-
ción específicamente intelectual y por consiguiente el conoci-
miento se limita a lo sensible. La razón solo ordena las impresio-
nes y razonar es pasar de una idea (sensible) a otra.

Las proposiciones verdaderas sobre hechos están fundadas
en la experiencia; las proposiciones verdaderas sobre relaciones
están fundadas en la no contradicción (lógica). No hay otras pro-
posiciones posibles; por tanto, dice Hume, todos los libros que
contengan enunciados que no sean “razonamiento demostrativo”
(como el de la lógica o la matemática) o “razonamiento proba-
ble” (como la experiencia sensible) deben “arrojarse a las lla-
mas” (por ejemplo, los libros de metafísica).

La filosofía moral de Hume es una derivación de estos pos-
tulados. Su concepción ética influirá también poderosamente en
el positivismo jurídico y por ello nos interesa especialmente.
También, como explica Ferrater Mora, Hume considera que la
percepción moral no es cosa del entendimiento sino de los “gus-
tos” o “sentimientos”; éstos no derivan de unos supuestos princi-
pios absolutamente evidentes, sino de cada cosa en particular, en
tanto constituyen juicios del individuo al aprobar o reprobar una
acción, un sentimiento, etc. No se puede demostrar que algo es
bueno o malo mediante un argumento racional, por tanto, no se
puede convencer a nadie de que algo es bueno o malo mediante
tal tipo de argumento. La razón no es la maestra de las pasiones;
al contrario: es su esclava. Hay dos tipos de experiencias mora-
les: el placer y el displacer, y por ello la teoría moral de Hume es
hedonista. Pese a que este panorama necesariamente debe condu-
cir a un total subjetivismo, Hume admite que hay una “naturale-
za humana” que al ser igual en todos los hombres muestra cierta
regularidad en la conducta moral; asimismo, sostiene que la vida
social requiere de la existencia de virtudes, entre ellas la justicia.
Pero ellas no son entidades naturales sino construidas “artificial-
mente” para mantener la armonía social y no porque tengan valor

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 147



en sí mismas; en última instancia, las virtudes no son más que
producto del egoísmo humano que las acepta para su propia
seguridad social.8

Para Hume no puede inferirse el “deber ser moral” del “ser”,
o sea, del concepto de naturaleza humana, tildando entonces de
falsas a todas las teorías morales que del análisis de la naturaleza
deducen que deben realizarse determinadas conductas. Sostiene
que: “En muchos sistemas de moral el autor procede durante
algún tiempo según la forma ordinaria de razonar, que establece
la existencia de Dios o que hace observaciones sobre la condi-
ción humana; después he tenido de pronto la sorpresa de que en
lugar de las cópulas “es” o “no es” habituales en las proposicio-
nes, no encuentro sino proposiciones donde el vínculo está esta-
blecido por “debe” o “no debe”. Este cambio es imperceptible
pero resulta sin embargo de la mayor importancia. En efecto,
como estos “debe” o “no debe” expresan una nueva relación y
una nueva afirmación, resulta necesario explicarlas; y que al
mismo tiempo se dé la razón de lo que parece inconcebible por
completo: cómo se puede deducir esta nueva relación de otras
que son enteramente diferentes”.

Desde entonces han sido numerosos los autores que han
esgrimido en contra del objetivismo ético “el problema de Hu-
me” (que no puede inferirse lo normativo de lo indicativo, para
rechazar todo valor objetivo a las proposiciones morales). Ade-
lantamos que los autores realistas jamás dedujeron los principios
normativos de la moral de un análisis previo de la naturaleza
humana (del ser) ya que éstos son aprehendidos de manera evi-
dente, o sea, sin demostración.

148 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

8 FERRATER MORA, J.: ob. cit.



2.7. Escepticismo

Todas las doctrinas que hemos descripto –realismo, innatis-
mo, racionalismo, idealismo, empirismo– sostienen que debemos
conocer con certeza. Difieren entre sí, en cuanto al objeto de
conocimiento –para unos, solo materia, sensible; para otros, solo
las ideas metafísicas; ambos para la primera–, y también la dife-
rencia radica en el modo de conocer. Pero ninguna niega la posi-
bilidad de conocer. Frente a todas ellas, nos hallamos con el
escepticismo, para el cual no se puede afirmar ninguna posición
como verdadera: hay imposibilidad de conocer la verdad. En el
orden práctico, el escepticismo implica la suspensión del juicio, o
sea, la abstención de toda decisión.

Como dice Verneaux,9 fue Aristóteles el primero en refutar
el escepticismo, afirmando que “la acción implica un juicio sobre
lo que es bueno o malo, útil o perjudicial, y también sobre lo que
es o no es. ¿Por que el escéptico se pone en camino hacia Mega-
ra, en lugar de quedarse en su casa y pensar solamente que va
allá?. ¿Porque, si encuentra un precipicio, no se dirige hacia el y
porque debemos por el contrario evitarlos como si pensara que
no es igualmente bueno o malo caer en el?. La evidencia más ele-
mental y el sentido común nos demuestra que siempre se piensa
que una cosa es mejor y otra peor. La indiferencia absoluta fun-
dada en el escepticismo no es posible en la práctica: llevaría con-
sigo la inacción más absoluta.

3. División de las ciencias por su finalidad (realismo clásico)

De las diversas clasificaciones de que pueden ser objeto las
ciencias, la primera y más general es la división por su finalidad.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 149

9 VERNEAUX, Roger: Epistemología general o Crítica del conocimiento,
Barcelona, Herder, 1970.



Las ciencias se dividen en especulativas o teoréticas (teoría en
griego significa contemplación), cuyo fin es solo conocer por
conocer, y en prácticas, cuyo fin es conocer para dirigir la acción
en una operación. Como expone Derisi,10 “en el primer caso se
trata de una actividad pura y exclusivamente intelectual; no así
en el segundo, en que la actividad del entendimiento no tiene
sentido sino como medio subordinado a la actividad, que es esen-
cialmente práctica de la voluntad […] El primero, conocer por
conocer, se detiene en la contemplación de un objeto, en el ser; el
segundo contempla para dirigir la actividad práctica de la volun-
tad y sus facultades subordinadas”.

La distinción entre ambos tipos de ciencia radica en los dife-
rentes objetos formales de las mismas. El objeto formal de la
ciencia especulativa o teorética está dado por la esencia de los
seres. Por lo tanto, lo que interesa al conocimiento teórico es
simplemente conocer las esencias, lo que las cosas son, agotán-
dose en esta captación sin otro fin posterior. La ciencia práctica,
por el contrario, se especifica por el sentido de bien o de bueno
que tienen las cosas que nos atraen para poseerlas o tener una de-
terminada conducta. En el conocimiento práctico se persigue la
captación no solo de la verdad de un objeto, sino su bondad o
maldad, su conveniencia o inconveniencia, pues se trata de con-
ductas humanas. Por tanto, el objeto del conocimiento práctico es
el obrar humano, la conducta.

Según expresa Abelardo Rossi,11 “las ciencias se encuentran
especificadas por sus fines y desde sus principios hasta sus últi-
mas consecuencias serán o teóricas o prácticas. La diferencia
entre ambas la encontramos en la intencionalidad del conoci-
miento: el práctico se halla desde sus primeros principios en una

150 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

10 DERISI, Octavio N.: ob. cit., pág. 216.
11 ROSSI, Abelardo: Actas del Primer Congreso Nacional de Filosofía,

Mendoza, Universidad de Cuyo, 1949, pág. 1195.



línea totalmente distinta del especulativo, lo que determina dos
movimientos distintos en el alma: el movimiento del saber teóri-
co termina en la propia alma y se perfecciona en ella por la pose-
sión intencional del objeto. Por el contrario, el conocimiento
práctico, por cuanto se encuentra orientado hacia el objeto cono-
cido, conduce al sujeto a la posesión existencial de ese objeto”.

4. Objeto de conocimiento: división

De acuerdo con lo dicho hasta aquí, se advierte que hay dos
tipos de objetos:

a) Inoperable o especulable: Es el objeto que el hombre no
hace ni puede hacer y que solamente puede conocer: todo el
mundo de la naturaleza, lo dado. En consecuencia, son conoci-
mientos teóricos los propios de la filosofía especulativa, esencial-
mente la metafísica, las matemáticas, las ciencias de la naturale-
za como la física, la química, la biología, la astronomía, etc., ya
que su objeto es especulable.

b) Operable: Son aquellas entidades que el ser humano pue-
de obrar, o sea, sus conductas, las acciones humanas tanto perso-
nales como sociales. A este objeto operable se lo denomina agi-
ble (obrar) y las ciencias que se avocan a su conocimiento son la
ética, la política, la ciencia jurídica, la economía. En cuanto a los
conocimientos que se adquieren con alguna finalidad útil, se los
denomina factibles y se refieren a las técnicas.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 151



SEGUNDAPARTE:
El conocimiento jurídico

1. Introducción

No en vano precedentemente hemos resaltado el valor de
una filosofía realista, pues ella parte de la experiencia para luego
elevarlas mediante el proceso de abstracción, a las verdades uni-
versales. Aquí también aplicaremos el mismo método, pues para
arribar al concepto del derecho y a todos los elementos que per-
tenecen a la ciencia del derecho, partiremos también de la expe-
riencia concreta, ya que es allí donde suceden las relaciones jurí-
dicas. Por eso desechamos todo punto de partida apriorístico de
la experiencia, como sucede con las doctrinas racionalistas según
las cuales el concepto del derecho es una categoría mental ante-
rior a la experiencia misma.

Según Recasens Siches,12 la experiencia jurídica está forma-
da por “un conjunto complejo pero unitario de diversos datos
consistentes en hechos de relaciones interhumanas, propiamente
sociales, hechos en los que se encarna una dimensión conflictiva,
esto es, un problema práctico, una cuestión de conducta, en la
que se da una tensión dramática, un choque entre diversas aspira-
ciones humanas y entre éstas y las limitaciones que la realidad
impone, todo ello en el área de la vida social.

Este autor sostiene, además, que estas relaciones no se en-
cuentran condicionadas solo por necesidades y deseos, sino que
se encuentran marcadas por valoraciones que responden a idea-
les, los cuales pertenecen a lo más hondo de la vida humana (por
ejemplo, el deseo de justicia, paz, solidaridad, etc.). Por eso sos-

152 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

12 RECASENS SICHES, Luis: Experiencia jurídica, naturaleza de la cosa y
Lógica “razonable”, México, FCE/UNAM, 1971, pág. 101.



tiene que para la producción del derecho hay que atender a esta
experiencia, pues el derecho no se produce ni nace “desde arriba
hacia abajo por vía de deducciones, mediante la construcción de
un sistema [...] sino que las operaciones mentales del legislador,
del juez, del jurisconsulto y del filósofo del derecho, no consti-
tuyen un pensamiento sistemático, antes bien, por el contrario
un pensamiento sobre problemas, un pensamiento aporético [...]
o sea, un pensamiento que no parte de primeros principios como
de premisas para extraer consecuencias, sino que arranca del
análisis de los problemas prácticos suscitados en la vida so-
cial”.13

2. Los grados del conocimiento jurídico

Cualquier realidad puede ser conocida desde distintos gra-
dos o perspectivas. Una primera aproximación nos es brindada
por el conocimiento experiencial. Conocemos una persona, un
vegetal o animal, o una simple cosa. La experiencia nos brinda
múltiples datos, por ejemplo, que los cuerpos son atraídos hacia
la tierra, pese a que no conozcamos la ley de la gravedad.

Un segundo grado de conocimiento está dado cuando a raíz
del interrogante sobre por qué suceden los hechos o cómo es la
cosa, indagamos las causas de las cosas avanzando sobre los sim-
ples efectos o apariencia de la realidad. En la medida en que
develamos la causa de esa cosa y sistematizamos los diversos co-
nocimientos causales, poseemos el conocimiento científico.

Por último, cuando el conocimiento se dirige a la razón últi-
ma de la existencia de la cosa y a encontrar su fundamento, rela-
cionándolo con la totalidad de lo real, ese conocimiento tiene el
carácter de filosófico.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 153

13 Ibídem, págs. 103-104.



Integran el objeto del conocimiento jurídico realidades di-
versas entre sí. En primer lugar el derecho considerándolo en su
analogado principal, o “lo justo”, denominación que significa tan-
to la conducta exterior en tanto que ésta misma como la cosa de
que se hace uso. Es en la vida social donde aflora la realidad de
los derechos que deben ser regidos por las relaciones de justicia.

Pero también integran este ámbito, que debe ser conocido,
todas las otras realidades significadas con el término derecho. En
primer lugar las normas jurídicas, y en especial las leyes, pues
toda agrupación humana hállase como sostenida en su existencia
por normas de convivencia superpuestas al arbitrio individual (en
esas normas está la razón de su subsistencia).14 Asimismo, son
objeto del conocimiento jurídico las facultades subjetivas, pues
éstas son las “acciones”, o sea, las potestades mediante las cuales
se ejercen los derechos o se reclaman cuando son conculcados.
Por último, todo este conjunto de realidades tiene un fundamento
que lo justifica y le da su razón de ser, y por ende debe ser cono-
cido filosóficamente.

Para una correcta inteligencia de éste tema, debe recordarse
que el objeto del conocimiento jurídico es siempre un “opera-
ble”, o sea, una actividad humana, o una cosa relacionada con
ella, o una determinada situación o status de una persona con
relación a otra o a la sociedad, y también todos los análogos rela-
cionados con estas realidades. Por tanto, se trata siempre de un
conocimiento práctico.

El objeto de conocimiento jurídico puede ser conocido
mediante dos formalidades: o bien es conocido especulativamen-
te (teóricamente) con el solo fin de analizarlo y entenderlo. Se
trata de un conocimiento teórico-práctico del derecho que se inte-
gra a su vez con dos niveles: la ciencia del derecho y la filosofía

154 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

14 CASARES, Tomás: La Justicia y el Derecho, Buenos Aires, CCC, 1945,
pág. 111.



del derecho. O bien es conocido en su concreción existencial, en
el aquí y ahora de las acciones humanas, por ejemplo, para reali-
zar o para juzgar una conducta. Este conocimiento es práctico-
práctico y se denomina prudencial o prudencial-jurídico.

2.1. El conocimiento práctico de lo práctico: la prudencia jurídica

Como dice Martínez Doral,15 hay por de pronto un tipo de
conocimiento jurídico, tan inmediatamente orientado a la prácti-
ca y a la existencia concreta, que trasciende totalmente el orden
de la conceptualización: es el conocimiento prudencial. En este
caso, el entendimiento práctico, íntimamente potenciado por la
virtud de la prudencia, “considera” tan próximamente la acción y
la conducta, que ya no conceptualiza ni define. En la decisión a
tomar aquí y ahora, que es su único cometido, no hay nociones
que analizar ni conceptos que constituir.

Este conocimiento recibe el nombre de prudencial pues,
como dice el autor citado, el entendimiento práctico para acertar
en la elección de la acción a realizar debe estar orientado por la
virtud de la prudencia.
La prudencia como hábito perfectivo

Ya Aristóteles la calificaba como “el ojo del alma” respecto
al obrar y la definía como “una disposición acompañada de razón
y verdad dirigida a la acción y con referencia a los bienes huma-
nos”. Para Aristóteles y Santo Tomás es la virtud más necesaria
para la vida humana, pues “vivir bien consiste en obrar bien”. Pa-
ra ello deben tenerse en cuenta los fines de la acción y los medios
respecto a los cuales debe recaer la elección conducente al logro
de esos fines.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 155

15 MARTÍNEZ DORAL, José M.: La estructura del conocimiento jurídico,
Pamplona, Univ. Navarra, 1963, pág. 23.



Los fines de la vida humana son conocidos por la sindéresis,
y en cuanto a los medios, es necesario también que la razón prác-
tica sea perfeccionada por una virtud, pues “deliberar y elegir son
operaciones racionales y de ahí la necesidad de que en la razón
radique un hábito por el cual el hombre elija los medios sin
error”.

Se define a la prudencia como un hábito operativo de la
razón práctica inmediatamente ordenado a regular y medir todas
las acciones humanas a su fin, no de una manera indeterminada,
sino totalmente individual, concreta y circunstanciada.

La prudencia reside en el entendimiento, pues es propio del
prudente “conocer con certeza a través de la incertidumbre de los
sucesos”, y conocer el futuro no pertenece a los sentidos, sino al
entendimiento, ya que se hace por deducción y específicamente
reside en el intelecto práctico, pues, como decía Aristóteles “es
propio del prudente aconsejar bien”, y el consejo se refiere a la
acción que pertenece a la praxis y no al conocimiento especulativo.

La prudencia tiene por misión los medios ordenados a la
acción regulando y ordenando los actos hacia su fin. Hay en ella
una faz cognoscitiva y otra imperativa. En cuanto a la primera,
“el prudente necesita conocer los principios universales de la
razón y los particulares en los cuales se da la acción”. Los prime-
ros son conocidos por la sindéresis o “principios naturalmente
conocidos, que son los fines de las virtudes morales”; por tanto,
el objeto propio de la prudencia es el conocimiento de los medios
para alcanzar el fin, pues aplica “los principios universales a las
conclusiones particulares del orden de la acción”.

La prudencia jurídica. La jurisprudencia
La prudencia, como se ha expuesto, es un hábito perfectivo

de la razón que la cualifica para conocer el obrar correcto en
forma particular y circunstanciada. Tanto las conductas persona-
les como sociales, están orientadas por normas, pero éstas tienen
como característica su generalidad. La prudencia interviene en el

156 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



paso de lo general a lo concreto, al aquí y ahora. Trasladando
estas nociones al orden jurídico, las leyes tienen su fuente en la
actividad política, que requiere una especial aplicación de la pru-
dencia, pero se denomina específicamente prudencia jurídica no
a la actividad legislativa, que siempre es general y abstracta, sino
a la tarea del jurista que debe prevenir un conflicto o asesorar y
defender a las partes si éste se ha producido, y principalmente a
la actuación del juez que debe resolverlo. Precisamente estas
actividades requieren no solo el conocimiento general de la nor-
mas, sino principalmente el conocimiento de los hechos y cir-
cunstancias particulares del caso, como también el discernimien-
to de lo que es justo en el reclamo de las partes.

Por eso la prudencia debe alcanzar su máxima expresión
en la decisión judicial, pues es en el conflicto particular donde
resultan insuficientes tanto el marco legal como los principios
orientadores de la vida jurídica; en múltiples situaciones, el
caso a decidir presenta matices y facetas únicas e irrepetibles.
Solo la prudencia del sentenciante puede encontrar el camino
que arribe a esclarecer lo justo, o sea, lo suyo de cada parte en
litigio. Asimismo, es la prudencia la que permite alcanzar una
interpretación adecuada y no mecánica de la ley. Quien carezca
de prudencia jurídica y sentencie solo encuadrado en esquemas
normativos, difícilmente imparta justicia ya que la verdadera
interpretación judicial de la ley es totalmente práctica, orienta-
da a la solución justa del conflicto.

Lo que define la imprescindibilidad de la prudencia es que
el conocimiento práctico no tiene por objeto algo que ya “es”,
que ya “existe”, sino algo que debe ser actuado. El conocimiento
de las leyes no es prudencial, sino teórico, las leyes ya “son”.
Pero cuando al jurista se lo consulta y se requiere su intervención
es ante una situación en la que debe efectuarse una actividad
futura: promover una demanda, prevenir un conflicto, contestar
una acción, producir una prueba en un juicio, etc. Otro tanto
sucede con la actividad del magistrado judicial: si bien las partes

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 157



aportan sus argumentos y sus pruebas, una vez que éstas ya
“son”, debe conocer y producir una obra que aún no es: la sen-
tencia. En este sentido, bien señala Massini16 que la pregunta del
juez no debe ser cuál es la interpetación que está más de acuerdo
con los principios de la ciencia del derecho, sino cuál de ellas es
la que sirve al fin de la solución justa del caso en examen. Lo
contrario sería confundir su función con la de un catedrático o la
de un publicista.

Aun en sistemas jurídicos como el argentino donde se sigue
el modelo europeo-continental de corte racionalista (distinto al
anglosajon) y la ley es prácticamente la única fuente de los dere-
chos, el conjunto de los fallos judiciales denominado “jurispru-
dencia” constituye un elemento de peso trascendental en la vida
jurídica y es también fuente permanente de evolución normativa
y causa de modificaciones legislativas, ya que muchas de estas
suceden a raíz de fallos judiciales. La jurisprudencia es consulta-
da indefectiblemente tanto por jueces y por abogados; es ella la
que indica y orienta sobre cómo se intepreta y aplica la ley en los
casos individuales, y en muchas situaciones no regladas legal-
mente aporta la solución.

En la tarea judicial es donde se deben encontrar amalgama-
das las dos virtudes que constituyen el quicio de la vida jurídica:
la justicia y la prudencia. Bien se ha dicho entonces que es en las
sentencias donde mejor se refleja la esencia del orden jurídico
pues, si bien las resoluciones judiciales (salvo excepciones) solo
son obligatorias para las partes intervinientes en cada juicio, ellas
son expresión de la aplicación de una ley general al caso particu-
lar. Como expone Casares,17 la ley impera mediante la autoridad
de los jueces y por eso el orden jurídico no se manifiesta solo por

158 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

16 MASSINI CORREAS, Carlos: Sobre el realismo jurídico, Buenos Aires,
Abeledo Perrot, 1978, pág. 130.

17 CASARES, Tomás: ob. cit., págs. 242-243.



el conjunto de leyes vigentes, sino también por la actuación de
ellas en las sentencias de aquéllos. Concreta y vitalmente, las
leyes son lo que la jurisprudencia pertinente va haciendo que
sean al fijar lo que entienden por contenido y finalidad de ellas.

2.2. El conocimiento teórico de lo práctico: ciencia y filosofía
jurídica

El “operable” (la relación jurídica en sus distintas variantes)
también puede ser conocido especulativamente o teoréticamente.
A diferencia del conocimiento prudencial, este conocimiento no
tiene por fin realizar una acción o juzgarla, sino analizarla con-
ceptualmente, en un nivel de abstracción en el que quedan afuera
los casos particulares, el aquí y el ahora. Ese grado se integra con
dos niveles: a) ciencia jurídica: investiga sus causas próximas y
los elementos que integran un orden jurídico nacional o interna-
cional, analizando los sistemas interactivos; b) filosofía jurídica:
conoce los fundamentos y causas últimas que deben guiar a todo
orden jurídico.

2.2.1. La ciencia jurídica
Toda ciencia posee ciertas características que la definen

como tal. Según Aristóteles,18 “creemos poseer la ciencia de una
cosa absolutamente y no a la manera de los sofistas de modo
accidental, cuando creemos conocer la causa por la que dicha
cosa es y sabemos que esta causa es la de la cosa y que no es
posible que la cosa sea de otro modo de como es”.

Entonces, la primera característica del conocimiento cientí-
fico es que es un conocimiento por la causa. La segunda nota de
la ciencia es su universalidad y su necesidad: este conocimiento

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 159

18 ARISTÓTELES: Analíticos posteriores, I, 2, 71 b.



y su objeto difieren de la opinión en que es universal y procede
por nexos necesarios.

De esta nota parecería deducirse que solo es posible la cien-
cia de los objetos conocidos por la metafísica y la matemática,
pues ellos son universales y necesarios, quedando afuera de esta
calificación todo conocimiento sobre el obrar humano, incluido
el jurídico. Sin embargo, Aristóteles concede carácter científico
en cuanto se encuentre ligado a los primeros principios del obrar
moral pues éstos gozan de tanta certeza como los principios teó-
ricos. La diferencia radica en la estructura de la ciencia práctica
(incluida la jurídica), ya que en cuanto a sus conclusiones requie-
re de la prudencia, pero en sus principios tiene universalidad.

La ciencia práctica, si bien tiene por objeto un operable y es
práctica por su finalidad, pues conoce para obrar, conoce de
modo teórico o explicativo y considera el universo del obrar
humano y de los valores desde el punto de vista de la naturaleza
del hombre y su finalidad. En este orden los fines desempeñan la
función de los principios de la ciencia teórica.

La diferencia entre el conocimiento especulativamente-
práctico, propio de la ciencia moral y de la jurídica, y el prácti-
co-práctico, propio de la prudencia, radica en que el primero se
dirige a conocer lo bueno y conveniente como verdadero, única-
mente para conocerlo pero no para ponerlo en acción, mientras
que el segundo conoce para obrar operativamente, por ejemplo,
el juez que conoce las circunstancias del litigio para dictar sen-
tencia.

Podemos concluir entonces que existe una ciencia jurídica
cuyo objeto está dado por los elementos que integran un orden
jurídico, o sea, todas aquellas realidades necesarias para el desa-
rrollo de la convivencia en justicia, y esta ciencia abarca las dis-
tintas actividades humanas signadas por un débito exigible en
vistas al bien común: En primer lugar, el orden social considera-
do en su conjunto, regido por el “derecho constitucional”. Luego,
todos los derechos inherentes a la personalidad y su relaciones

160 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



con otras personas (familiares, contractuales, con relación a las
cosas, etc.) y que denominamos “derecho civil”. Concomitante-
mente, la sociedad se protege a sí misma y a sus integrantes de
aquellos hechos ilícitos de singular gravedad: este ámbito perte-
nece al “derecho penal”. También pertenecen a la ciencia jurídica
otros sectores de las relaciones humanas, que tienen una especifi-
cidad, entre otros, el derecho laboral, el comercial, etc.

Sin embargo, este planteo presenta una dificultad que es
necesario esclarecer. Anteriormente se ha afirmado que la ciencia
es un conocimiento universal y necesario. Por el contrario, adver-
timos que las realidades parciales que integran un orden jurídico
–constitucionales, civiles, penales, laborales, comerciales, etc.– y
las normas que las rigen se encuentran en permanente mutación y
la mayoría de ellas no revisten universalidad.

Frente a esta aporía de no poco peso, cabe reflexionar lo
siguiente. Muchas normas y relaciones que integran sectores de
la vida jurídica no son susceptibles de un conocimiento científi-
co, sino simplemente técnico. Puede tomarse como ejemplo la
permanente variabilidad de las normas fiscales: una actividad
lucrativa puede estar gravada o desgravada según la política fis-
cal de turno y a veces según el funcionario de turno, y otro tanto
cabe opinar de otros ámbitos de la vida jurídica. Por lo tanto, no
es la normativa contingente y variable la que se estudia científi-
camente.

No obstante, en todo sector de la vida jurídica encontramos
ciertos principios de la ley natural que deben guiar e iluminar las
actividades específicas. En efecto, como sostiene Massini,19 el
estudio de un sistema o de una institución jurídica puede efec-
tuarse desde la perspectiva de los principios jurídicos naturales,
abriéndose a la filosofía del derecho en una labor critica y refle-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 161

19 MASSINI CORREAS, Carlos: “Querella sobre la ciencia del derecho”, La
Ley, Buenos Aires, 31 de diciembre de 1981.



xiva; en otros términos, observando una conexión orgánica con
los principios jurídicos superiores, lo que supone el tratamiento
de un sistema o una institución –de por sí históricos y contingen-
tes– desde un ángulo de mira de principios universales y necesa-
rios.

Como ejemplo podemos analizar desde esta perspectiva si
las normas que rigen la actividad laboral contemplan los princi-
pios de justicia, si el salario es el adecuado teniendo en cuenta la
dignidad del trabajador, si existen condiciones de seguridad e
higiene, si hay protección social, si el trabajador tiene su vejez
protegida por un sistema de previsión. De la misma manera po-
demos ejemplificar con el derecho de familia que integra el dere-
cho civil (reconocimiento y protección de la vida; solidez del
matrimonio; régimen de obligaciones paternales y filiales; régi-
men de bienes, sucesiones, etc.).

Por ello, toda ciencia jurídica se encuentra con los principios
de la filosofía del derecho, último y más elevado de los grados
del conocimiento jurídico.

2.2.2. El conocimiento jurídico filosófico
a) Filosofía y ciencias
En el punto anterior hemos señalado la íntima necesidad que

tiene la ciencia jurídica para recibir tal estatuto epistemológico y
no quedar reducida a una simple técnica normativa de relacionar-
se con la filosofía del derecho. Ahora bien, si esto es así, surge un
primer problema: ¿la filosofía del derecho integra el ámbito del
conocimiento jurídico y es por tanto necesario que el jurista lo
asuma como propio o, por el contrario, es un área de conocimien-
tos que pertenece exclusivamente a los filósofos?

Antes de intentar una respuesta, recordemos brevemente la
definición tanto nominal como real de la filosofía. El nombre
“filosofía” indica amor a la sabiduría. La tradición atribuye la
denominación a Pitágoras de Samos (siglo VI a. C.), quien, a
diferencia de los que se dedicaban a conocer la naturaleza de las

162 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



cosas que se autollamaban sophoi (sabios), dijo que ese nombre
superaba lo humano, pues sabios eran solo los dioses y por lo
tanto él solo era un philosophoi. Para explicar su conclusión
decía que los concurrentes a la olimpíadas podían dividirse en
tres clases: los que apetecían el honor del triunfo en las compe-
tencias, los que aprovechaban esos eventos para comerciar y
obtener lucro y aquellos que solo deseaban contemplar y cono-
cer. El philosophoi es por tanto similar a estos últimos: su deseo
es conocer aunque carezcan de las destrezas de los competidores
y no obtengan otro provecho como los comerciantes.

Posteriormente, Platón retomará esta idea y comparará a la
filosofía con Eros, que era el dios del amor, ya que el amante
siempre está necesitado del amor de su amada y por tanto se
encuentra entre la indigencia de necesitar el amor y la riqueza de
poseer lo amado. Por su parte, Aristóteles afirma que “se puede
estimar con razón que la posesión de la sabiduría es algo más que
humano. En efecto, la naturaleza humana está tan limitada en
tantos aspectos que solo Dios puede alcanzarla”. Vemos entonces
que nominalmente la filosofía implica una búsqueda permanente
y amorosa de aquello que se entiende por conocimiento superior
y último; es una tendencia hacia la sabiduría.

Afrontando ahora la definición real, aquella que indica la
esencia de lo designado con el término “filosofía”, encontramos
que desde la antigüedad se la entiende como un saber que no se
conforma con el “qué” de las cosas sino que desea encontrar el
“porqué”, o sea, su causa, pero no una causa inmediata sino la
causalidad última. A la vez, el filósofo no se limita a la causali-
dad de tal o cual región o aspecto del ser sino de todos los seres,
a la universalidad de todo lo que existe. Por lo tanto, la filosofía
puede definirse esencialmente como el conocimiento natural
(distinguiéndolo del revelado o sobrenatural) de toda la realidad
universal por las causas últimas y principios supremos.

Vemos así la diferencia entre filosofía y ciencias, ya que
éstas también son conocimientos causales, pero con respecto a la

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 163



primera presentan dos distinciones: a) se limitan solo a un ámbito
de la realidad; b) su conocimiento causal por tanto no es último,
sino que corresponde a una causalidad segunda, ya que las pri-
meras causas son comunes a todo lo existente y por tanto son
patrimonio de la filosofía, que es un conocimiento universal,
mientras que la ciencia siempre se avoca a lo particular.

b) Filosofía y conocimiento jurídico
Al describir el objeto del conocimiento jurídico hemos resal-

tado que su centralidad gira en torno a las relaciones de justicia y
todas las entidades que la integran: sujetos jurídicos, derechos,
normas, facultades subjetivas; y a la vez también se ha puesto de
manifiesto su carácter práctico y concreto: la actividad jurídica
consiste en el discernimiento de lo justo en el aquí y ahora, por
ello la realidad jurídica existencial requiere de la prudencia.

Pero si nos detenemos un instante en analizar todos estos
elementos que constituyen la materialidad de la vida jurídica, su
“qué”, advertimos a la vez que todas ellas obedecen a un “por-
qué” o fundamento, que no se limitan al mero “fenómeno” (lo
que aparece, lo meramente normativo) sino que descansan en una
respuesta a interrogantes que exceden la sola juridicidad. Bien
dice Graneris20 que el jurista afronta temas y problemas que
exceden la capacidad de la ciencia y que solo en el campo filosó-
fico pueden ser planteados, discutidos y quizás resueltos. Así
como no es arbitrariedad del filósofo sino exigencia de la filoso-
fía el abarcar el derecho en la visión universal del mundo, del
mismo modo no es el capricho del jurista sino la misma ciencia
jurídica que invoca un rayo de luz de las más altas regiones del
pensamiento, donde habita la filosofía.

En efecto, cualquier orden jurídico reposa en una concep-
ción antropológica y a la vez, por tratarse de acciones humanas,

164 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

20 GRANERIS, Giuseppe: ob. cit.



también se relaciona con la ética. Toda actividad humana está
regida por fines que están regidos a su vez por una determinada
concepción del mundo y de la existencia. Por lo tanto, aun para
obtener la misma definición del derecho, el jurista debe recurrir
a conceptos que no pertenecen precisamente a su campo científi-
co, sino que se debe elevar a buscar una respuesta en una dimen-
sión antropológica y sociológica que lo excede. En efecto, se
advierte pronto que el ámbito del “deber ser” que signa las rela-
ciones jurídicas está cargado de una universalidad que excede el
imperativo particular de cada norma. Cada una de ellas encuen-
tra su justificación en otra superior del ordenamiento, pero llega-
do un punto, el jurista advierte que la respuesta no es solo nor-
mativo-positiva, sino que necesariamente debe abordar un
terreno de universalidad propio de la filosofía. Por eso las res-
puestas sobre qué es la justicia y su objeto, el derecho, exceden
el marco científico pues son filosóficas, propiamente pertenecen
a la filosofía práctica.

Como expone Hervada,21 la filosofía del derecho tiene en
primer lugar una función fundamentadora ya que proporciona a
la ciencia jurídica los conocimientos metacientíficos básicos y
fundamentales, que ella no es capaz de obtener por su estatuto
epistemológico, pero que le son necesarios para conocer correc-
tamente la realidad jurídica. En este sentido hay una dependencia
de la ciencia del jurista respecto a los fundamentos filosóficos de
la realidad jurídica. En segundo término, la filosofía del derecho
ejerce una función valorativa y crítica del hecho jurídico tal
como aparece en sus fuentes de positivización y formalización
pues es capaz de juzgar y valorar un ordenamiento jurídico dado,
según su corrección o incorreción, de acuerdo con las exigencias
más fundamentales del ser humano y la vida social.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 165

21 HERVADA, Javier: ob. cit.



c) Filosofía del Derecho y experiencia jurídica
Retomamos en este tercer apartado la cuestión planteada en

el primero: ¿la Filosofía del Derecho es competencia exclusiva
de los filósofos o de los juristas? Hemos respondido en el punto
anterior que por su objeto y finalidad pertenece a la filosofía
práctica. Por ello, si planteamos la cuestión desde el plano de los
estudios jurídicos, debemos afirmar que el jurista debe poseer
una base filosófica y que quienes se dediquen a la filosofía del
derecho deben saber también los conceptos fundamentales de las
grandes áreas de conocimiento de la filosofía: metafísica (ontolo-
gía y teodicea), filosofía de la naturaleza (cosmología y antropo-
logía), gnoseología, epistemología, ética y lógica.

Sin embargo, entendemos que la plenitud del conocimiento
jurídico filosófico requiere también la experiencia jurídica o sea
el conocimiento de la praxis prudencial concreta y la valoración
experiencial de la aplicación y sus resultados de los sistemas nor-
mativos. La denominación “Filosofía del Derecho” fue acuñada a
finales de la edad moderna y principios de la contemporánea
exclusivamente por filósofos que posiblemente jamás se habían
avocado a entablar una demanda jurídica o efectuar una defensa
en los tribunales, y tampoco habían analizado la justicia o injus-
ticia de las normas concretas, ni resuelto ningún conflicto judicial
dictando una sentencia. Entre estos filósofos encontramos a
Kant, Fichte o Hegel, que desde una perspectiva racionalista o
idealista crearon todo un aparato conceptual que poco tenía que
ver con la experiencia. No en vano estos filósofos no han dedica-
do estudios especiales en este campo a la la prudencia ni a la
lógica práctica, o sea, a la Tópica, Dialéctica y Retórica. Por el
contrario, el realismo clásico tiene como punto de partida del
conocimiento la observación de la experiencia, pues es en ella
donde se sitúan las relaciones de justicia y su conflictividad.

d) El objeto de conocimiento de la Filosofía del Derecho
Como hemos señalado antes, el conocimiento filosófico

166 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



tiene por objeto la realidad en su universalidad, en nuestro caso,
la realidad operable, o sea, constituida por relaciones humanas
especificadas por la justicia. Es entonces desde la experiencia
que debe partir una correcta filosofía del derecho. Como afirma
Martínez Doral,22 este conocimiento que comienza con la expe-
riencia no termina en ella; la trasciende y se dirige a captar lo
inteligible que está envuelto en lo sensible. El objeto que se con-
sidera es el derecho, o mejor dicho, la realidad jurídica tomada
en su conjunto; pero la perspectiva formal que se contempla, los
principios de toda explicación, toda la estructura de las nociones
empleadas es típica, ya que se dirige a develar el fundamento
último de la realidad jurídica.

En primer lugar, corresponde a la filosofía del derecho la
definición de las distintas realidades que integran el orden jurídi-
co. La mayor trascendencia es obviamente la definición del dere-
cho, lo que implica la determinación de su esencia, o sea, la res-
puesta a la pregunta: ¿qué es el derecho? Adviértase que esta
respuesta trasciende a cualquier otro tipo de conocimiento jurídi-
co, ya que según cuál sea su contenido, se edificará todo el orden
jurídico. Hay un abismo entre la definición de derecho como “un
conjunto de normas coactivas que rigen a la sociedad” y respon-
der que “el derecho es lo justo”.

Pero toda definición conlleva el estudio de las causas de lo
definido, o sea, de su causa eficiente u origen o fuente de produc-
ción; causa material, o sea, de qué está formado el derecho; causa
formal o determinación por la cual cierta realidad puede ser lla-
mada derecho y causa final, o sea, el fin por el cual y para el cual
el derecho existe.

Otro tema de capital importancia en la filosofía del derecho
e integrado en la causa eficiente es el fundamento del derecho o
la respuesta a su justificación. Posiblemente sea éste el corazón

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 167

22 MARTÍNEZ DORAL, José M.: ob. cit., pág. 29.



de la filosofía jurídica, ya que responde a la esencia misma de la
pregunta filosófica.

Los temas de la filosofía del derecho pueden dividirse en
ontológicos (respecto al ser del derecho), y gnoseológicos (res-
pecto al conocimiento del derecho). Como afirma Hervada,23 por
una parte, la filosofía del derecho se pregunta qué es el derecho y
qué es la ley, cuáles son sus últimas causas, qué es la justicia,
cómo se divide el derecho (y con ello se plantea la cuestión del
derecho natural), qué relación existe entre justicia y derecho, etc.,
cuestiones todas ellas que son ontológicas y más precisamente
metafísicas. Junto a esto, a la filosofía del derecho corresponde
tratar una serie de problemas gnoseológicos, teoría del conoci-
miento y del razonar –que superan el estatuto epistemológico de
la ciencia jurídica–. Aquí ya no estamos ante temas de ontología
o metafísica, sino ante cuestiones de gnoseología y lógica, que
son otras ramas de la filosofía.

3. Integración y conexión de los tres grados del conocimiento
jurídico

Hasta aquí hemos procedido analíticamente, partiendo de un
todo cognoscible, la realidad jurídica, y descomponiéndola en
distintos niveles o grados de conocimiento. Para concluir, proce-
deremos de modo inverso, o sea, sintéticamente, integrando los
distintos niveles. En efecto, el conocimiento jurídico integral pre-
supone que el verdadero jurista dirige su inteligencia a la realidad
con capacidad prudencial y a la vez científico-filosófica.

Integración del nivel prudencial: La prudencia ilumina el
obrar para elegir los medios que lo conduzcan al bien de la vida
y ésta es dada por la conciencia (sindéresis). De igual manera, el

168 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

23 HERVADA, Javier: ob. cit., pág. 58.



jurista prudente, al tomar decisiones en lo inmediato, debe deli-
berar y elegir cuidadosamente los medios idóneos, no en abstrac-
to sino en concreto, para efectuar un asesoramiento, iniciar una
demanda o una defensa judicial, o el juez para dictar una senten-
cia justa. Pero a la vez debe contar con un exhaustivo conoci-
miento de la ciencia del derecho y de las especificidades norma-
tivas del área concreta en la que se desenvuelve el conflicto
(penal, civil: familiar o patrimonial, laboral, empresarial, finan-
ciero, administrativo, etc.). Asimismo, debe estar orientado por
los principios de la justicia que a su vez se enmarca en concep-
ción antropológica y ética, o sea, filosófica.

Integración de los niveles teóricos, ciencia y filosofía con la
prudencia: De similar manera, el científico que desea conocer y
crear el orden concreto en un determinado ámbito de la vida jurí-
dica, debe partir de la experiencia, o sea, haber conocido las nece-
sidades humanas que requieren solución jurídica; la ciencia prác-
tica no se elabora desde los laboratorios y gabinetes, sino a partir
de las tensiones existenciales de la vida social. Otro tanto cabe
decir del filósofo del derecho, ya que nunca debe olvidarse que el
conocimiento práctico es tal pues su objeto son las relaciones
humanas y éstas no son entidades lógicas sino reales. Sin expe-
riencia no hay verdadera filosofía del derecho, ni ciencia del dere-
cho. Concluimos con la afirmación de que los niveles antes des-
criptos son distintas formalidades o perspectivas de análisis de
una única realidad jurídica existencial; todos ellos son necesarios,
pero se conjugan en una única respuesta sobre la realidad jurídica.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 169





Capítulo VIII
HERMENÉUTICA JURÍDICA

Si bien pueden efectuarse diversas clasificaciones de las
diferentes metodologías jurídicas utilizadas en la historia occi-
dental, entendemos que a grandes rasgos hay dos que resultan pa-
radigmáticas: la metodología clásica, vigente en la antigüedad y
edad media, que ha mostrado un resurgimiento en el siglo veinte,
y la metodología moderna, que aparece como consecuencia de la
expansión del racionalismo desde el siglo dieciocho. Trataremos
ambas por separado.

La hermenéutica moderna (siglos XVIII-XX)

La concepción cultural moderna tiene no solo bases filosófi-
cas, sino también político-jurídicas que comienzan a visualizarse
en la metamorfosis de los ordenamientos respectivos a partir del
siglo XVIII y se afianzan plenamente a lo largo de los siglos XIX y
XX. Sintetizamos sus repercusiones jurídicas en las siguientes
características: a) racionalismo, b) cientificismo, c) normativismo
legalista y d) interpretación exegética.



1. Racionalismo

El siglo XVIII tiene una significativa importancia en la histo-
ria de la cultura occidental, ya que en todos los órdenes de las
actividades humanas se produjeron grandes transformaciones,
producto de las nuevas ideologías que sustituyeron las antiguas
instituciones y edificaron una nueva concepción filosófica, polí-
tica, social, económica y jurídica. El acontecimiento puntual de
mayor trascendencia fue el triunfo de la Revolución Francesa,
que constituyó al mismo tiempo el apogeo y expansión de la ide-
ología racionalista, cuyo antecedente fue el pensamiento de
Renato Descartes, quien vivió en el siglo anterior (1596-1650).
Frente al escepticismo de su época, Descartes quiere restablecer
la confianza en la capacidad humana para encontrar la verdad,
pero el cambio fundamental aportado por este filósofo consiste
en afirmar que “la verdad” no se encuentra en la realidad exte-
rior, sino en la propia razón, en ideas preexistentes a la experien-
cia, y por ello la denominación de “racionalismo” dada a su pen-
samiento.

Parte de la duda llamada “metódica”, o sea, no escéptica,
sino utilizándola como método. Afirma que las percepciones de
los sentidos no contienen certeza, pues estos nos engañan y, en
consecuencia, duda de todo. Pero en medio de la duda, según él,
surge una verdad indubitable: la existencia del propio yo pensan-
te y elabora la frase que se hará famosa: “Pienso, luego existo”, o
sea, primero es el pensamiento, quedando relegada la realidad, ya
que de ella no se extraen certezas. Para Descartes, el único cono-
cimiento verdadero es el evidente y solo son evidentes las ideas
que denomina “claras y distintas”.

Desde esta premisa asume como metodología la deducción,
que es pasar de un término a otro extraído por conclusión del pri-
mero, y así sucesivamente. La consecuencia más importante del
racionalismo es que la razón deja de conocer la realidad tal como
es, para “crearla”; por lo tanto, verdaderas serán solo las deduc-

172 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



ciones de la razón. Así nacen los “sistemas”, o arquetipos ideales,
creados por la razón y aplicados a la realidad, tanto social como
política, económica y jurídica.

A partir de la modernidad, la función de la razón sufrió una
metamorfosis, que consistió en separar absolutamente el conoci-
miento metafísico de la experiencia. Desde la antigüedad clásica,
la experiencia era el inicio del conocimiento (ya sea por despertar
la reminiscencia en Platón o ser la fuente en la cual abrevaba el
intelecto para abstraer el universal en Aristóteles), que concluía en
la aprehensión de las entidades metafísicas. El primer paso de la
modernidad fue abrir una brecha insalvable entre el conocimiento
sensible y el intelectual, que quedó relegado a las ideas “claras y
distintas” contenidas en la razón. Todo conocimiento de la reali-
dad objetiva se redujo a lo empírico con una finalidad utilitaria.

Según expone Chaim Perelman, los razonamientos analíti-
cos son aquellos que parten de unas premisas necesarias o, por lo
menos, indiscutiblemente verdaderas y conducen, gracias a infe-
rencias válidas, a conclusiones igualmente necesarias o verdade-
ras. Los razonamientos analíticos transfieren la necesidad o vera-
cidad de las premisas a las conclusiones. Es imposible que la
conclusión no sea verdadera si se razona correctamente a partir
de unas premisas verdaderas.

El tipo de razonamiento analítico es el silogismo, cuyo
esquema clásico se enuncia de este modo: “Si todos los B son C
y todos los A son B, todos los A son C”. Este razonamiento es
válido cualesquiera que sean los términos que se coloquen en
lugar de las letras A, B y C.

La validez de la inferencia no depende para nada de la mate-
ria sobre la cual se razona, que puede tomarse de los más diver-
sos campos del pensamiento. Lo que garantiza la validez del
razonamiento es su forma. La lógica que estudia las inferencias
válidas, en virtud únicamente de su forma, se llama “lógica for-
mal”, porque la única condición que exige para garantizar la
veracidad de la conclusión, si las premisas son ciertas, es que los

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 173



símbolos A, B y C se reemplacen, cada vez que se presentan por
los mismos términos, de la misma manera que en álgebra la vera-
cidad de la ecuación X igual a X presupone que se reemplace la
letra X por el mismo valor numérico.

2. Cientificismo

También debemos señalar el desarrollo de los métodos de
las ciencias físico-matemáticas y los logros obtenidos en el domi-
nio sobre la naturaleza, que darán origen a una concepción del
mundo denominada “progresismo cientificista”. Esta, en reali-
dad, más que fundarse en las conclusiones de las ciencias empíri-
cas o lógico-matemáticas, lo hacen en una ideología o “nueva
filosofía”, cuya misión ya no será más la búsqueda de las causas
o fundamentos, sino aportar elemento lógicos o lingüísticos para
el desarrollo de aquellas ciencias. A partir de entonces, cobra
fuerza la idea de que lo que caracteriza a un conocimiento como
científico es la exactitud de las conclusiones. El principio que
rige a estas ciencias físicas se denominó “principio de verifica-
ción empírica”, según el cual solo es verdadero lo mensurable en
forma empírica o sea sensible. Posteriormente, en el siglo XX se
demostró por diversas vías, entre ellas, la teoría de la relatividad,
que este principio carece de fuerza dogmática, ya que, aun en el
ámbito de las ciencias naturales, su aplicación es restringida.

La conclusión más trascendente de la ideología cientificista
fue la pretensión de circunscribir el concepto de ciencia a las fisi-
comatemáticas, negando tal carácter a las ciencias llamadas
“humanas” (ética, política, filosofía), ya que su objeto de conoci-
miento (las conductas individuales o sociales) presenta un carác-
ter contingente y variable, según el cual no se arriba a la exacti-
tud pretendida. Por ello, comenzaron a surgir diversos autores y
corrientes doctrinarias que, en vez de reivindicar la posibilidad
de conocer científicamente a la praxis humana utilizando méto-

174 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



dos propios de estas ciencias, sostuvieron que se podían aplicar
los métodos propios de la lógica formal, las matemáticas y la
física, y para ello modificaron el objeto del conocimiento de las
ciencias prácticas, entre ellas, la jurídica. Antes era la praxis
humana, desde el predominio de esta ideología será la norma for-
malmente considerada, o sea, sin interesarle su contenido.

3. Normativismo legalista

Como consecuencia del ideal racionalista, en los ámbitos
político y jurídico desde fines del siglo XVIII y comienzos del XIX
se va imponiendo la idea de que las normas son el objeto de
conocimiento de la ciencia jurídica y que ellas mismas son “dere-
cho”.1 El origen de esta tesis se encuentra políticamente en los
absolutismos modernos, que necesitaban eliminar a las socieda-
des y cuerpos intermedios entre el Estado y el ciudadano, pues
estas instituciones limitaban su poder. Como dice Fassó, de ahí la
necesidad de quitar validez a las normas de dichos cuerpos, atri-
buyendo solamente obligatoriedad jurídica a la ley, es decir, al
mandato establecido por el Estado... De allí arranca la inclinación
de los déspotas ilustrados –cuyo ejemplo típico es Federico II de
Prusia– a la codificación, es decir, a la reducción precisamente de
todo derecho a ley, que elimine cualquier otra forma de derecho
–costumbres, precedentes jurisprudenciales, opiniones de juris-
consultos, estatutos de las ciudades o corporaciones, etcétera–.
Motivos de tipo doctrinal, técnico y político obraron a veces
simultáneamente en el planteamiento del que fue el más grande
problema jurídico político del siglo XVIII: el problema de la legis-
lación. Se sentía la necesidad de una racionalización de las nor-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 175

1 MASSINI, Carlos: Sobre el realismo jurídico, Buenos Aires, Abeledo
Perrot, 1978, pág. 114.



mas jurídicas que condujera a la instauración de un orden que
diera efectividad para siempre a los dictámenes universales y
eternos de la razón, traduciéndolos en normas positivas y claras.2

4. Interpretación exegética

Tiene su apogeo en la denominada “Escuela de la Exégesis”
que se desarrolló en Francia y se extendió luego a otros países.
Es la consecuencia de entender el orden jurídico como una totali-
dad normativizada, cerrada y completa, cuya única fuente estaba
constituida por leyes unificadas en los códigos, idea que se con-
cretó en el Código Civil de 1804, llamado “Código de Napole-
ón”. Explica Fassó que esta escuela entiende el estudio del Dere-
cho exclusivamente como un estricto comentario del código,
artículo por artículo, según el orden de la materia seguido por el
legislador. El código, interpretado literalmente, daría respuesta a
cualquier problema de contenido, y en cuanto a la sistemática de
los conceptos jurídicos, esta se encontraba ya realizada en la
estructura lógica del código... Se sintetizó el espíritu de la doctri-
na del Derecho de la época, en la afirmación que se considera
realizada en sus lecciones uno de los exponentes de la escuela de
la exégesis, Juan José Bugnet, cuando decía: “Yo no conozco el
Derecho Civil, yo enseño el Código de Napoleón”.

5. Conclusiones

Como consecuencia de todo lo expuesto, la metodología
jurídica moderna presenta las siguientes características: 1) su

176 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

2 FASSÓ, Guido: Historia de la Filosofía del Derecho 3. Siglos XIX y XX,
Madrid, Pirámide (Biblioteca Eudema), 1996, pág. 15 y ss.



objeto de conocimiento es la ley considerada como una entidad
general y abstracta bajo cuyo marco deben subsumirse las cir-
cunstancias variables de la vida concreta. Como explica Massi-
ni,3 el normativismo es perfectamente coherente con los supues-
tos del pensamiento moderno; en efecto, la norma es la única
dentro de las realidades jurídicas que puede ser ordenada en sis-
temas; la única con la que puede trabajarse racionalmente, abs-
tracción hecha de la realidad concreta; la única que puede pen-
sarse de modo teórico con prescindencia metodológica de los
fines humanos. Con las normas consideradas abstractamente,
pensadas en sí mismas y desvinculadas de toda realidad humana
social, se puede realizar cualquier tipo de elucubración ideal; se
pueden construir doctrinariamente sistemas perfectos o esquemas
lógicamente coherentes y acabados. 2) El orden legislativo se
integra en un sistema cerrado y completo, por lo que debe el juez
ser simplemente un instrumento de la ley sin ninguna capacidad
creativa. 3) El método es racional-deductivo y la ciencia jurídica
se transforma en operaciones de lógica formal, tomando siempre
y únicamente como premisa mayor la norma general. Su objetivo
es el perfeccionamiento de un sistema normativo, sin tener en
cuenta el contenido de justicia ni las circunstancias variables y
concretas del caso.

La hermenéutica en el iusnaturalismo clásico

1. Introducción

Un proceso de conocimiento correcto sigue un cierto cami-
no, un cierto orden, conoce unas cosas antes y otras después. A
veces, este conocimiento sucede en forma desordenada, caótica,

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 177

3 MASSINI, Carlos: ob. cit.



y el resultado suele ser negativo. Cuando se conoce algo “a me-
dias”, o se conoce lo posterior desconociéndose lo anterior, lo
más probable es que el resultado del conocimiento sea erróneo o
solo parcialmente verdadero, o que se arribe a un estado de con-
fusión a veces peor que la misma ignorancia.

Hasta en el conocimiento vulgar es necesario emplear cierto
orden que por lo general nos es impuesto por la misma naturale-
za de la vida cotidiana. Por ello, con más razón aún, resulta nece-
sario ordenar el conocimiento cuando la realidad que deseamos
conocer tiene entitativamente mayor relevancia y cuando nuestro
conocimiento sobre ella pretende ser superior al vulgar para
adentrarse en las razones y fundamentos que la constituyen; otro
tanto sucede cuando el resultado de ese conocimiento se traduce
en una consecuencia de gran trascendencia.

Por ello, toda ciencia tiene su método, que podemos definir
como el camino adecuado para arribar al fin correcto del conoci-
miento y los medios o reglas que nos permiten ordenar los cono-
cimientos en vistas a ese fin. Hay una multiplicidad de métodos
pues múltiple es también la composición del mundo real, y según
como sea el ámbito de la realidad que se desea conocer, será el
método a elegir.

Por lo tanto, lo primero que hay que tener en claro es que la
elección del método está supeditada a la naturaleza del objeto a
conocer. Lo dicho tiene enorme importancia, pues la elección de
un método inadecuado necesariamente conduce a resultados erró-
neos. Hay objeto ideales, como los entes de razón estudiados por
la lógica o las proposiciones de las matemáticas; o reales, como
la existencia de Dios o la naturaleza. A la vez, en ésta también
podemos hacer infinidad de distinciones según sea el ser de que
se trate.

También resulta importante en la elección del método la
naturaleza de la ciencia en cuestión, o sea, si es teórica o prácti-
ca, distinción que también se encuentra íntimamente vinculada
con los objetos, pues esta división se realiza por el fin del cono-

178 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



cimiento, el cual también se relaciona con el objeto conocido. En
consecuencia, el método queda especificado por el objeto de
conocimiento y por la naturaleza de la ciencia que se aboque a
conocerlo.

1.1. Método práctico
Sentadas estas pautas, nos abocaremos a investigar cuál

método es el adecuado al conocimiento jurídico. No debe sor-
prender que sobre este tema se propongan y utilicen métodos
totalmente diferentes, lo cual no quiere decir que todos sean
correctos, sino que la diversidad proviene de las distintas concep-
ciones que existen sobre lo jurídico. Si se define al derecho como
un conjunto de normas coactivas dictadas por quien detente el
poder en la sociedad, sin agregar otra característica, o sea, desde
una posición positivista, la elección del método será muy distinta
de la de quien entiende que el derecho es lo justo, lo que le
corresponde a cada integrante de la sociedad, en cada situación
concreta, tarea que requiere una valoración que supera a la sim-
ple aplicación de una norma positiva, ya que ésta puede resultar
injusta, ya sea en sí misma o universalmente, ya sea aplicada al
caso circunstanciado o concreto. De acuerdo con lo expuesto
podemos adelantar que según el iusnaturalismo, el método jurídi-
co es práctico pues se define por su objeto, que también es prác-
tico, o sea, una acción humana o una cosa referida a otro confor-
me una exigencia de justicia.

El objeto del conocimiento jurídico

1.2. Materia del conocimiento jurídico
Para no proceder apriorísticamente, y dejando momentánea-

mente de lado la distinción efectuada en el punto anterior, debe-
mos delimitar el objeto del conocimiento jurídico. Observando la
realidad social, vemos que la “materia” jurídica “está formada
por un conjunto complejo pero unitario de diversos datos consis-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 179



tentes en hechos de relaciones interhumanas, propiamente socia-
les, hechos en los que se encarna una dimensión conflictiva, un
problema práctico, en que se da una tensión entre diversas aspira-
ciones humanas y entre éstas y las limitaciones que la realidad
impone, todo ello en aras de la vida social. Estas relaciones no se
encuentran condicionadas solo por necesidades sino también por
valoraciones de justicia y solidaridad. Por eso la efectivización de
la vida jurídica debe atender a esa experiencia, pues el orden jurí-
dico no se produce ni nace desde arriba hacia abajo por vía de
deducciones, mediante la construcción de sistemas, sino que las
operaciones del legislador, del juez, del jurisconsulto y del filóso-
fo del derecho constituyen un pensamiento sobre problemas prác-
ticos suscitados en la vida social”.4

Por tanto, la materia jurídica está constituida por relaciones
sociales, por acciones humanas especificadas por lo social y por
las cosas (entendiendo tanto materiales como inmateriales) a que
estas acciones se refieren. La existencia de un derecho implica
correlativamente la existencia de una obligación por parte de otro.

1.3. Forma del conocimiento jurídico
Tenemos la materia o “causa material” de nuestro objeto de

conocimiento, pero siguiendo la teoría hilemórfica, no hay mate-
ria sin forma. La forma es lo que determina a la materia, de tal
manera que el ente resultante queda especificado en su naturale-
za. Esta determinación está dada por la justicia, que en su sentido
objetivo es la cualidad del acto por el cual se da al otro lo suyo, o
sea, lo que le corresponde. Esta especificación de la justicia está,
consiste, en la igualdad, pues lo justo es lo igual, la medida que
corresponde a ese acto referido al otro o a la cosa con que debe
guardar reciprocidad en el cambio.

180 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

4 RECASENS SICHES, Luis: Experiencia jurídica, naturaleza de la cosa y
lógica razonable, México, FCE, 1971, págs. 103-105.



1.4. Fuentes y finalidad del conocimiento jurídico
Por último, el fundamento de lo justo tiene un origen o

causa fuente y una finalidad. Su fundamento originario reside en
la naturaleza humana y sus tendencias sociales. Hay cosas justas
por naturaleza; pero también hay cosas justas porque así lo exige
el orden social, aunque pueden ser por sí mismas indiferentes,
como el sentido del tránsito, la edad de la mayoría de edad, el
número de testigos necesarios para acreditar un acto, etc., deter-
minaciones que son propias de lo justo positivo. Además, la exis-
tencia de la justicia apunta a un fin que en lo inmediato es el
derecho de cada uno y en lo mediato resulta el bien de la socie-
dad, que solo se logra mediante la armonía, consecuencia, preci-
samente, de la justicia.

De acuerdo con Massini, podemos afirmar que visto desde
esta perspectiva práctica, el orden jurídico no puede consistir
sino en el orden introducido en las relaciones sociales para orien-
tarlas a la perfección societaria; radica –en última instancia– en
el concreto obrar social del hombre rectificado al bien común a
través del bien del otro. Todo el proceso práctico culmina en el
obrar concreto y circunstanciado; todo el orden de la praxis se
encamina a lograr este último resultado, que es el objetivo y fin
inmediato que da razón de ser a todas las realidades que confor-
man un determinado ámbito de lo operable.5

2. Características

Antes de precisar las características del objeto de conoci-
miento sobre la base del análisis efectuado, cabe precisar que nos
referiremos al método que corresponde emplear en la existencia

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 181

5 MASSINI CORREAS, Carlos I.: Sobre el realismo jurídico, Buenos Aires,
Abeledo Perrot, 1978.



real del ámbito jurídico, no al que le corresponde al estudio a
modo especulativo del derecho, pues si bien al derecho le corres-
ponde siempre un conocimiento práctico, este conocimiento pue-
de ser especulativamente práctico, por ejemplo, cuando se estu-
dian las teorías acerca de la naturaleza de los derechos reales o
de los contratos. Aquí nos ceñiremos a la investigación del méto-
do adecuado en la existencia concreta de lo jurídico. Es el méto-
do que debe usar el abogado o el asesor jurídico ante la consulta
conflictiva; el que usa el legislador para encauzar y ordenar la
realidad social legislada; el juez, para determinar en la sentencia
lo justo de cada parte.

Mediante la delimitación del objeto de conocimiento del
saber jurídico estamos en mejores condiciones para precisar su
método. Cabe recordar que ese objeto se integra con acciones
humanas sociales y por ello se lo puede calificar como un “ope-
rable”, algo que debe ser puesto en acto, algo que antes no exis-
tía; a) es problemático o aporético (aporía en griego significa
dificultad, conflicto de difícil solución); b) es dialéctico, o sea,
implica una alteridad, una relación con otro, una relación “dia-
lógica”; c) es sintético, va de las partes al “todo”, que es la solu-
ción justa; d) es deliberativo, pues la solución generalmente no
se presenta como necesaria y apriorística sino que es fruto de una
deliberación; e) valorativo: la acción humana tiene un sentido, ya
que, como dice Aristóteles, todo hombre obra por un fin que
tiene razón de bien; pero el bien o la felicidad pueden perseguirse
desordenadamente y por tanto la acción tendrá carácter valioso o
disvalioso.

De acuerdo con lo expuesto, analizaremos cada una de las
características del método jurídico.

2.1. Problemático o aporético
Dividiremos esta cuestión en dos puntos: a) naturaleza del

pensamiento aporético y b) sus límites.

182 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



a) Resulta posiblemente la nota más específica del objeto de
conocimiento práctico (la acción humana), pues ésta es variable
y contingente. Por el contrario, para el positivismo, influido por
el racionalismo, el objeto principal del conocimiento jurídico, y
por ello su medida y parámetro, es la norma, y como ésta es uni-
versal y abstracta, olvida las notas de contingencia y variabilidad.

Como explica Hennis, nuestras acciones tienen un carácter
contingente y casi ninguna está determinada por la necesidad. La
mayoría de las cuestiones en las que tenemos que tomar una
decisión nos ponen ante posibilidades alternativas, son un “pro-
blema” en el sentido riguroso de la palabra. La conducción de la
vida, del particular y de la comunidad, es un intento permanente
de una solución adecuada a los problemas que se presentan ince-
santemente; es una realización ininterrumpida de respuestas a los
cuestionamientos de la vida.6

Frente a este tipo de problemas corresponde la utilización
del pensamiento aporético, distinto del pensamiento sistemático.
El “sistema” tiene como punto de partida una proposición verda-
dera y primaria que a la vez es indubitable: sus premisas son
“apodícticas”, o sea, que contienen la verdad sin defecto. Por el
contrario, como sostiene Recasens Siches, el pensamiento aporé-
tico, problemático, argumentativo puede contar solo con conoci-
mientos fragmentarios, y al abordar un problema, puede seleccio-
nar un número mayor o menor de puntos de vista, que parezcan
ser de algún peso o dotados de alguna fuerza de convicción... Lo
que hace es ir dando vueltas al problema una y otra vez; ir ilumi-
nando las varias facetas o vertientes del problema, ir ponderando,
sopesando, apreciando, estimando, los diversos componentes y
las varias dimensiones que en el problema intervienen, para lle-
gar al fin al hallazgo de una conclusión que aparezca como la

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 183

6 HENNIS, Wilhem: Política y Filosofía práctica, Buenos Aires, Sur,
1973, págs. 116-120.



más plausible, la que ofrezca mejores visos de prudencia, de ade-
cuación, de mayor acierto en cuanto a los resultados prácticos.7
El tratamiento filosófico y lógico del pensamiento aporético tiene
en Aristóteles a su mejor representante en la antigüedad, pues si
bien continúa la metodología dialéctica de Platón, lo incluirá
como una parte de sus obras de lógica. En efecto, así como divi-
de las funciones de la razón en teórica (cuyo objeto es lo metafí-
sico o físico-matemático) y práctica (la actividad humana), tam-
bién dedica su obra lógica denominada “Organon” a la primera
función, mientras que a la segunda le dedica la “Tópica”, que de-
be ser completada con la “Retórica”.

En la “Tópica” se propone encontrar un método para tratar
aquellas cuestiones cuyas premisas son opiniones, o sea, no ver-
dades evidentes e indubitables, sino proposiciones razonables
pero que admiten un más y un menos.

b) Límites del pensamiento aporético. Pese a lo dicho, no
todo el conocimiento jurídico tiene características aporéticas, no
todas sus premisas son “opinables”. En muchas cuestiones y con-
flictos de la vida jurídica nos hallamos en presencia de principios
de la ley natural, ya sea de los primeros principios o de conclu-
siones que se derivan de ellos. Respecto a éstos, la cuestión no
pasa por lo opinable, pues esos principios tienen carácter necesa-
rio, por ejemplo, el homicidio de un inocente es siempre un cri-
men. Por lo tanto, el razonamiento jurídico en estos supuestos no
parte de premisas aporéticas sino necesarias, lo cual no quita que
luego se pongan en juego y se valoren diversas circunstancias
que rodean al hecho sobre las cuales puede haber opiniones y
ponderaciones diversas, por ejemplo, la existencia de alguna
excusa absolutoria, o la graduación de la pena.

184 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

7 RECASENS SICHES, Luis: ob. cit., págs. 336-348.



2.2. Dialéctico
Al razonamiento “tópico” también se lo denomina “dialécti-

co”, conforme la propia terminología utilizada por Aristóteles.
Como sostiene Recasens Siches, para el Estagirita, la dialéctica
nunca es filosofía o ciencia en sentido estricto, pues la dialéctica
no investiga la verdad tal y como es buscada y establecida en las
ciencias teóricas. Aristóteles concibe la dialéctica como una
especie de argumento o de argumentaciones sobre la base de opi-
niones y probabilidades, en contraste con la demostración cientí-
fica, la cual se fundamenta sobre principios que enuncian las cau-
sas y definen la naturaleza de las cosas de un modo unívoco... El
pensamiento dialéctico arranca no de premisas indiscutibles y
evidentes, sino, antes bien, de opiniones respetables; e intenta,
ponderando a cada una de ellas, darse cuenta de a cuál corres-
ponde un mayor grado de probabilidad o de prudencia; o se pro-
pone hallar una síntesis que armonice o que lleve a cabo un com-
promiso aceptable y conveniente entre posiciones que parecían
irreductiblemente antitéticas.8

En muchas ocasiones, se dan interpretaciones diversas sobre
el texto de una ley y en principio a veces también todas ellas son
razonables; o en otras circunstancias, se presentan dudas sobre
cuál es la ley aplicable. Otro tanto sucede con la interpretación
de las cláusulas contractuales, o con la pregunta de si a determi-
nados hechos debe darse un encuadre jurídico o no; o se pueden
presentar dudas sobre el alcance que puede darse a determinada
actitud, por ejemplo, en el llamado consentimiento “tácito” en los
contratos. Se puede poner en tela de juicio la inconstitucionalidad
de una ley, y en muchos supuestos tanto esa opinión como la
contraria gozan de razonabilidad.

El proceso judicial es un ejemplo claro del carácter dialécti-
co de lo jurídico. Intervienen varias partes que alegan derechos

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 185

8 Ibídem, pág. 340.



contrapuestos, entablándose un diálogo que, si bien tiene caracte-
rísticas de contradicción y de discusión, se torna necesario para
que el juez forme su opinión. A la vez, éste también “dialoga”
con las partes, respondiendo a sus requerimientos mediante las
providencias o resoluciones, o haciendo uso de sus facultades
instructorias e inquisitorias. Por fin, la sentencia es el resultado
de este intercambio, de fundamentos y pruebas en pro o en contra
de los derechos aducidos.

2.3. Sintético
El análisis y la síntesis son los dos métodos clásicos por

excelencia. De su propio nombre extraemos su significado: en
griego, “análisis” quiere decir resolución y “síntesis” composi-
ción. El análisis procede del todo a las partes; la síntesis procede
en sentido inverso: de las partes al todo.

Cuando nos enfrentamos a una realidad que es un todo com-
puesto y queremos investigarla, comenzamos a descomponerla,
conociendo así luego las partes que la integran. Pero a veces no
se nos presenta una realidad integrada, sino que nuestra tarea
cognoscitiva es precisamente una integración. Cuando un crimen
está rodeado de misterio, ignorándose al asesino como a sus
móviles, la policía realiza una tarea sintética: comienza a efectuar
averiguaciones que poco a poco van dando ciertos elementos
que, si bien cada uno por separado no tendría gran valor, su coor-
dinación y vinculación hacen que pueda posibilitarse su esclare-
cimiento. De esta manera se ha llegado a reconstruir “el todo”
encontrando sus “partes”, un “todo” antes ignorado.

Similar camino recorre el juez. Al comienzo del litigio, “lo
justo” no aparece en forma luminosa e indubitable. Cada parte
esgrime sus argumentos; luego produce sus pruebas. El juez debe
realizar una función sintética acogiendo y desechando fundamen-
tos, valorando las pruebas, hasta formarse una convicción y
hallar lo justo. También el legislador antes de dictar una ley debe
reunir diversos elementos y efectuar valoraciones prudenciales

186 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



sobre la oportunidad, conveniencia y funcionalidad de la norma.
Ésta es la tarea sintética.

2.4. Prudencial-deliberativo
El método que asume el jurista para determinar lo justo en

cada circunstancia concreta tiene en la prudencia su elemento
fundamental. Éste es el gozne o cardo en torno al cual giran todas
las otras notas reseñadas; asimismo, la deliberación es una parte
de la prudencia, de relevancia principal en el tema que nos ocu-
pa. Aristóteles la calificaba como “el ojo del alma” respecto del
obrar y la definía como “una disposición acompañada de razón y
verdad dirigida a la acción y con referencia al bien humano”.9

Conforme a esta breve definición, vemos que la prudencia
radica y perfecciona al intelecto práctico, o sea, por una parte
perfecciona el conocimiento, pero por otra, su finalidad no es
solo cognoscitiva sino práctica, pues rectifica el obrar en orden a
la acción. Por ello se la ha calificado como “hábito especial”
pues es intelectual y moral a la vez; no obstante ello, tradicional-
mente se la ubica junto a los hábitos morales pues tiende al bien
obrar humano. Siguiendo el pensamiento aristotélico, Ramírez la
define como “hábito operativo de la razón práctica inmediata-
mente ordenado a regular y medir todas las acciones humanas a
su fin no de una manera indeterminada, sino totalmente indivi-
dual, concreta y circunstanciadamente”.10

Por ello, la prudencia tiene por misión conocer los medios
ordenados a la acción, regulando y ordenando los actos hacia su
fin. Hay en ella una faz cognoscitiva y otra imperativa. En cuanto
a la primera,11 el prudente necesita conocer los principios univer-

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 187

9 ARISTÓTELES: ob. cit., libro VI, cap. 6, 1140 a.
10 RAMÍREZ, Santiago: Introducción al tratado de la prudencia en la

Suma Teológica de Santo Tomás de Aquino, Madrid, BAC.
11 SANTO TOMÁS DE AQUINO, ob. cit., II-II, 47, 6.



sales de la razón y los particulares en los cuales se da la acción.
Los primeros son conocidos por medio de la sindéresis o princi-
pios naturalmente conocidos, que son los fines de las virtudes
morales; por tanto, el objeto propio de la prudencia es el conoci-
miento de los segundos, pues aplica los principios universales a
las conclusiones particulares del orden de la acción.

Pieper12 comenta que la más característica función de la pru-
dencia es su referencia al plano de los caminos y medios, que es
el de la última y concreta realidad; la prudencia, o mejor, la razón
perfeccionada por esa virtud, es la conciencia de situación a dife-
rencia de la sindéresis o conocimiento de los principios.

Luego de esta breve síntesis sobre las nociones fundamenta-
les respecto a la prudencia, se advierte su incardinación en el ám-
bito operativo jurídico, ya que ella es el único camino que condu-
ce a la determinación de lo justo concreto y circunstanciado.

El jurista, ya sea abogado, juez o legislador, además de los
fines del orden jurídico brindados por la filosofía práctica y de
los conocimientos sobre el orden jurídico y su orquestación nor-
mativa, luego debe avocarse a lo existencial, al aquí y ahora, para
determinar en el complejo mundo de las acciones humanas lo
que le corresponde a cada uno.

Se ha dicho precedentemente que la prudencia consta de dos
fases: una cognoscitiva y otra imperativa. Mediante la primera
toma conocimiento de las circunstancias que especifican la cues-
tión a resolver, y en esta etapa, conforme lo reseñado y el carác-
ter aporético y dialéctico de la realidad jurídica, se enfrentará con
varias opiniones diversas, a veces contradictorias, deberá sopesar
sus argumentos teniendo en cuenta las consecuencias que aca-
rreará su decisión.

Para lograr eficacia en la solución del problema, el momento
deliberativo es fundamental. Cabe resaltar la necesidad de la deli-

188 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

12 PIEPER, Joseph: Prudencia y templanza, Madrid, Rialp, págs. 52-53.



beración en estas circunstancias, pues las más de las veces, a
priori no aparece la solución exacta, y además, por tratarse de la
praxis humana, siempre hay un “más y un menos” que valorar y
sopesar. Como dice Aristóteles, “nadie delibera sobre las cosas
que no pueden ser de otro modo”,13 por ello no es propio de la
ciencia la deliberación, pues ella procede mediante la utilización
de premisas con verdad necesaria para arribar a una conclusión
exacta. Massini, siguiendo a Carlos Sacheri, expone que por
medio de la deliberación el juez toma conocimiento de las reali-
dades que debe ponderar, las analiza, las evalúa, indaga cuál es la
verdad del caso y estudia las posibles soluciones.14 Mediante el
proceso, el juez realiza constantemente una deliberación escu-
chando los argumentos de las partes, de los peritos, de los terce-
ros informantes, de los testigos, del ministerio público; recién
luego de sopesadas las pruebas y evaluados los argumentos, pro-
nuncia su sentencia.

2.5. Valorativo
La vida humana tiene un sentido, una finalidad. En realidad

todo lo existente lo tiene, pero ese sentido en los irracionales les
está dado por el impulso vital o el instinto. El ser humano, me-
diante su inteligencia y voluntad, es libre y puede dirigir sus
acciones conforme a los fines que se proponga. Este sentido se
hace presente en todas las acciones humanas, acciones tanto pri-
vadas como sociales, y dentro de éstas, las de mayor trascenden-
cia, por referirse al bien de otros, son las regidas por la justicia.

Esta trascendencia es destacada por Aristóteles en la “Políti-
ca”, cuando, al definir lo distintivo en el hombre de los demás
animales, afirma que se encuentra especificado por el sentido de
lo justo y de lo injusto. También la Política para Aristóteles es

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 189

13 ARISTÓTELES: ob. cit., libro VI, caps. 7 y 8.
14 MASSINI CORREAS, Carlos I.: ob. cit., pág. 133.



una ciencia valorativa, pues no cualquier estructura y tipo de vida
en sociedad hace a la felicidad de sus integrantes, sino aquella
que permita lograr su felicidad desarrollando sus facultades, o
sea, toda su naturaleza. Por eso, su concepción política es ética.
Así, en Ética a Nicómaco afirma que su tratado es de ciencia
política y que la meta de la política es la felicidad del pueblo, por
tanto, “es preciso poseer ya una buena formación moral si se
quiere oír hablar con provecho de lo honesto, de lo justo; en una
palabra, de la Política”.15

Cuán lejos se encuentran quienes sostienen que tanto la políti-
ca como el derecho son “técnicas sociales” y lo jurídico está espe-
cificado simplemente por la sanción. Los que así piensan son fruto
de una concepción agnóstica, o sea, escéptica, sobre la inteligencia
humana, que queda reducida a un simple instrumento para compu-
tar datos empíricos. Negada la capacidad para inteligir lo esencial,
lo meta-empírico, la ética queda reducida a una opinión subjetiva,
sentimental, sin ningún fundamento objetivo y, por tanto, sin posi-
bilidad de emitir juicios objetivos de valor sobre el bien y el mal:
para ello, hay tantas de estas categorías como personas opinantes.

Sin embargo, los juicios valorativos son objetivos tanto en
ética como en política y derecho, pues el hombre está capacitado
por naturaleza para percibir como evidentes ciertas verdades de
tipo práctico que se refieren al bien de su vida, tanto personal
como social. Esta captación inmediata del bien y del mal solo se
limita a los primeros principios de su obrar, siendo necesario,
además, un esfuerzo consiguiente para continuar conociendo y
perfeccionando su capacidad humana.

Por lo tanto, la vida jurídica está impregnada de sentido,
pues por su intermedio los hombres pueden realizar que su vi-
vencia comunitaria apunte al bien humano. Para Lachance,16 el

190 EDUARDO MARTÍN QUINTANA

15 ARISTÓTELES, ob. cit., libro VI.
16 LACHANCE, Louis: ob. cit., pág. 60.



derecho (entendido como orden jurídico) tiene por misión dispo-
ner y reglar la actividad en la comunidad política, de manera de
producir o conservar la felicidad de la misma manera como es de
su naturaleza el promoverla. Tiene como función primera la de
asegurar el desarrollo normal de nuestra naturaleza, debe sobre
todo mirar de proporcionar todos nuestros rumbos para la obten-
ción de nuestro bien natural.

En especial el conocimiento del juez y su consecuencia, la
sentencia, son producto de una valoración que descansa en últi-
mo término en una concepción de la vida o concepción ética.
Esto no significa que el ámbito de lo jurídico no tenga su propia
especificidad respecto a la ética,17 pero el juez efectúa una valo-
ración sobre la norma y en muchas circunstancias debe ejercer
una función creadora. Además, está en sus manos decidir sobre la
mejor norma aplicable al caso, y cuando suceda un conflicto en-
tre ellas deberá valorar y efectuar la elección con un criterio que
apunte al fin de todo el ordenamiento jurídico, o sea, los valores
de justicia que deben imperar en una comunidad.

Podemos ejemplificar al infinito, pero adviértase que en
muchas oportunidades la norma jurídica remite a la prudencia del
juez conforme a las circunstancias del caso, sin establecer reglas
taxativas. Así, en caso de decidir sobre la tenencia de los hijos en
un matrimonio separado, debe decidir teniendo en cuenta el ma-
yor bien de los menores.

3. Conclusión

La conjunción de todas las características del método jurídi-
co propuesto por el realismo clásico, y que se han sintetizado bre-
vemente en estas líneas, representa por sobre todas las cosas una

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 191

17 GRANERIS, Giuseppe: ob. cit., cap. IV.



respuesta a las exigencias de justicia existencial que palpita en
toda la sociedad. No se trata de filosofar acerca de un nebuloso
empíreo para hallar a la justicia absoluta e ideal, como a veces
creen los críticos del iusnaturalismo; tampoco la aplicación mecá-
nica y silogística de las normas, como pretenden los positivistas,
ya que, el derecho es, ante todo, un producto de la prudentia
iuris, es decir, de la ciencia propia de especialistas con autoridad
en el campo de la resolución de conflictos interpersonales y de
allí la necesidad en la formación de los prudentes de hoy, como
desde siempre lo ha asumido el derecho romano.

192 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



BIBLIOGRAFÍA

ARISTÓTELES: Obras completas, Madrid, Aguilar, 1973.
BALLESTEROS, Jesús: Sobre el sentido del derecho, Madrid, Tec-

nos, 1984.
BLANCO, Guillermo: Curso de Antropología Filosófica, Buenos

Aires, Educa, 2002.
CARPINTERO, Francisco: La ley natural, historia de un concepto

controvertido, Madrid, Ediciones Encuentro, 2008.
CARRIÓ, Genaro: Un intento de superación de la controversia

entre positivistas y jusnaturalistas (réplica a Carlos Nino),
Buenos Aires, Abeledo Perrot, 1986.

CASARES, Tomás: La Justicia y el Derecho, Buenos Aires, CCC,
1945.

COROMINAS, Joan y PASCUAL, José A.: Diccionario crítico etimo-
lógico castellano e hispánico, Madrid, Gredos, 1989.

COTTA, Sergio: “La coexistencialidad ontológica como funda-
mento del derecho”, Persona y Derecho, nº 9, Universidad de
Navarra, Pamplona, 1982.

DERISI, Octavio N.: La doctrina de la inteligencia de Aristó-
teles a Santo Tomás de Aquino, Buenos Aires, CCC,
1945.

DONADÍO DE GANDOLFI, María C.: “Participación del dinamismo
emocional en la función de la prudencia”, Prudentia Iuris,
2011, Educa, Buenos Aires.



FABRO, Cornelio: La nozione metafisica di partecepazione secon-
do S. Tommaso d’Aquino, Torino, Soc. Editrice Internaciona-
le, 1963.

FASSÓ, Guido: Historia de la Filosofía del Derecho 3. Siglos XIX
y XX, Madrid, Pirámide (Biblioteca Eudema), 1996.

FERRATER MORA, José: Diccionario Filosófico, Buenos Aires,
Sudamericana, 1965.

FINNIS, John: Ley natural y derechos naturales, Buenos Aires,
Abeledo Perrot, 2000.

GARCÍA HUIDOBRO, Joaquín: “El acceso a la ley natural”, Perso-
na y Derecho, nº 37, Universidad de Navarra, Pamplona,
1977.

GONZÁLEZ ÁLVAREZ, Ángel: Tratado de Metafísica (Ontología),
Madrid, Gredos, 1967.

GRANERIS, Giuseppe: Contribución tomista a la filosofía del
derecho, Buenos Aires, Eudeba, 1973.

GRENET, Paul B.: ¿Qué es el conocimiento?, Buenos Aires,
Columba, 1967.

HENNIS, Wilhem: Política y Filosofía práctica, Buenos Aires,
Sur, 1973.

HERRERA, Daniel A.: La noción de Derecho en Villey y Kalinows-
ki, Buenos Aires, Educa, 2000.

HERVADA, Javier: Lecciones de Filosofía del Derecho, Pamplona,
Eunsa, 1980.

JUAN DE SANTO TOMÁS: Lógica, art. 1º II q. 36.
KALINOWSKI, George: Concepto, fundamento y concreción del

derecho, Buenos Aires, Abeledo Perrot, 1982.
—: El problema de la verdad en la moral y en el derecho, Bue-

nos Aires, Eudeba, 1979.
KELSEN, Hans: Teoría pura del derecho, Buenos Aires, Eudeba,

1960.
—: ¿Qué es la Justicia?, Buenos Aires, Leviatán, 1981.
LACHANCE, Louis: El concepto de derecho en Aristóteles y Santo

Tomás, Buenos Aires, s. e., 1953.

194 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



LAMAS, Félix: La experiencia jurídica, Buenos Aires, Instituto de
Estudios Filosóficos Santo Tomás de Aquino, 1991.

MARTÍNEZ DORAL: José M., La estructura del conocimiento jurí-
dico, Pamplona, Universidad de Navarra, 1963.

MASSINI, Carlos I.: “La concepción analógica del derecho según
Georges Kalinowski”, Prudentia Iuris, nº 16, 1985.

—: Querella sobre la ciencia del derecho, Buenos Aires, La Ley,
año XLVII, nº 254.

—: Sobre el realismo jurídico, Buenos Aires, Abeledo Perrot,
1978.

MEINVIELLE, Julio: “La subalternación de la Ética a la Psicolo-
gía”, Sapientia, nº 2, Buenos Aires.

MILLÁN PUELLES, Antonio: Fundamentos de Filosofía, Madrid,
Rialp, 1966.

—: La libre afirmación de nuestro ser, Madrid, Rialp, 1994.
MONTEJANO, Bernardino: Curso de Derecho Natural, Buenos

Aires, Abeledo Perrot, 1994.
OLGIATI, Francesco: El concepto de juridicidad en Santo Tomás

de Aquino, Pamplona, Eunsa, 1977.
PIEPER, Joseph: Las virtudes fundamentales, Madrid, Rialp, 1980.
PUEYRREDÓN, Ernesto: “El Derecho (aproximación a su esen-

cia)”, Prudentia Iuris, nº II, Buenos Aires, 1980.
QUINTANA, Eduardo M.: “La percepción de los valores morales”,

Prudentia Iuris, nº 72, noviembre de 2011, número especial
de la Cátedra Internacional Ley Natural y Persona Humana,
Educa, Buenos Aires.

RABBI-BALDI CABANILLAS, Renato: La Filosofía jurídica de
Michel Villey, Pamplona, Eunsa, 1990.

RAMÍREZ, Santiago: Introducción al tratado de la prudencia en la
Suma Teológica de Santo Tomás de Aquino,Madrid, BAC, 1959.

RECASENS SICHES, Luis: Experiencia jurídica, naturaleza de la
cosa y lógica razonable,México, FCE, 1971.

ROSSI, Abelardo: Actas del Primer Congreso Nacional de Filoso-
fía, Mendoza, Universidad de Cuyo, 1949.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 195



SANTO TOMÁS DE AQUINO: Suma Teológica, Madrid, BAC, 1959.
SANZ, Carlos: “Apostillas en torno al tema de la responsabili-

dad”, Prudentia Iuris, nº XI, Buenos Aires, 1983.
SOAJE RAMOS, Guido: “Elaboración del problema del valor”,

Ethos, n° 1, Buenos Aires, 1973.
—: “Ética y Antropología filosófica”, Ethos, nº 16/18, Buenos

Aires, 1990.
SPAEMANN, Robert: “Sobre el concepto de dignidad humana”, en

MASSINI, Carlos y SERNA, Pedro (eds.): El derecho a la vida,
Pamplona, Eunsa, 1998.

TALE, Camilo: “El concepto de derecho (ius) en Santo Tomás de
Aquino”, El Derecho, nº 9803, 29 de julio de 1999, Buenos
Aires.

—: “Los primeros principios del conocimiento práctico según
John Finnis” y “La epistemología del deecho natural en John
Finnis, especialmente la relación epistémica entre la filosofía
práctica y la antropología”, en TALE, Camilo (dir.): Persona,
Sociedad y Derecho, Temas actuales de Filosofía Jurídica y
Política, Córdoba, Ediciones del Copista, 1998.

TRUYOL Y SERRA, Antonio: Historia del Derecho y del Estado,
Madrid, Revista de Occidente, 1975.

VERNEAUX, Roger: Epistemología general o crítica del conoci-
miento, Barcelona, Herder, 1970.

—: Filosofía del hombre, Barcelona, Herder, 1970.
VIGO, Rodolfo: Perspectivas iusfiloosóficas contemporáneas,

Buenos Aires, Abeledo Perrot, 1991.
VILLEY, Michel: Compendio de Filosofía del Derecho, Pamplona,

Eunsa, 1979.
—: Consideraciones en pro del derecho natural clásico, Córdo-

ba, Universidad Nacional de Córdoba, 1966.
—: El derecho: perspectiva griega, judía y cristiana, Buenos

Aires, Ghersi, 1978.
—: Los fundadores de la Escuela del Derecho Natural Moderno,

Buenos Aires, Ghersi, 1978.

196 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



—: Método, fuentes y lenguaje jurídico, Buenos Aires, Ghersi,
1978.

ZUBIRI, Xavier: Naturaleza, Historia, Dios, Madrid, Editorial
Nacional, 1974.

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 197





ÍNDICE

Introducción aclaratoria............................................................. 7

CAPÍTULO I
El concepto de derecho en el iusnaturalismo............................ 9

1. Etimología del término derecho.......................................... 9
2. La analogía y el término derecho........................................ 13
3. Concepción iusnaturalista clásica del derecho como

lo justo ................................................................................ 17
4. Interpretaciones iusnaturalistas contemporáneas

sobre el concepto de derecho.............................................. 20
5. Características..................................................................... 33
6. Analogados menores o derivados del derecho.................... 36

CAPÍTULO II
La justicia: moralidad y juridicidad ......................................... 41

1. Teorías negatorias de la juridicidad de la justicia ............... 41
2. Teorías justificatorias de la juridicidad de la justicia.......... 46

CAPÍTULO III
El derecho a la vida primordialmente protegido ..................... 51

1. Encuadre epistemológico.................................................... 51
2. El derecho a la vida como derecho subjetivo ..................... 52



3. El derecho a la vida como conducta justa........................... 55
4. ¿Qué es la vida? Una respuesta antropológica ................... 57
5. ¿Qué es, entonces, el derecho a la vida?............................. 60

CAPÍTULO IV
Derecho y moral: ¿separación o subalternación? .................... 65

1. Actitudes frente al problema............................................... 65
2. La doctrina de la subalternación ......................................... 68
3. Subalternación del derecho a la antropología y a la ética... 72
4. Conclusiones....................................................................... 78

CAPÍTULO V
Derecho y moral en Michel Villey.............................................. 81

1. Las principales tesis de su obra .......................................... 81
2. Interpretación histórica de la relación entre moral y derecho 88
3. El derecho fuera de la moral............................................... 91
4. Reflexiones críticas y complementarias ............................. 93
5. Conclusiones....................................................................... 104

CAPÍTULO VI
Fundamentos del derecho. La naturaleza social del hombre.
La ley natural .............................................................................. 107

1. Introducción........................................................................ 107
2. El concepto de naturaleza: origen (eficiencia) y finalidad. 108
3. Nociones introductorias al concepto de “ley natural” ........ 116
4. Conclusiones....................................................................... 130

CAPÍTULO VII
El conocimiento jurídico............................................................. 135

Primera parte: El conocimiento: generalidades....................... 135
1. Introducción........................................................................ 135
2. Doctrinas sobre el conocimiento ........................................ 138

200 EDUARDO MARTÍN QUINTANA



3. División de las ciencias por su finalidad (realismo
clásico)................................................................................ 149

4. Objeto de conocimiento: división....................................... 151

Segunda parte: El conocimiento jurídico ................................. 152
1. Introducción........................................................................ 152
2. Los grados del conocimiento jurídico................................. 153
3. Integración y conexión de los tres grados

del conocimiento jurídico ................................................... 168

CAPÍTULO VIII
Hermenéutica jurídico ................................................................ 171

La hermenéutica moderna (siglos XVIII-XX).............................. 171
1. Racionalismo ...................................................................... 172
2. Cientificismo ...................................................................... 174
3. Normativismo legalista....................................................... 175
4. Interpretación exegética...................................................... 176
5. Conclusiones....................................................................... 176

La hermenéutica en el iusnaturalismo clásico .......................... 177
1. Introducción........................................................................ 177
2. Características..................................................................... 181
3. Conclusión .......................................................................... 191

Bibliografía .................................................................................. 193

NOTAS SOBRE EL DERECHO EN EL IUSNATURALISMO 201








